لْسَلَة مُولِّفات نَضِيلَة النِّنِي (٩١)

مَنْ كِتَابْ قَوَاعِدِ اللّغَةِ الْعَرَبَيّةِ

لفَضِيَّلةَ الشَّيِّةِ العَلاَمَة مِحِيَّر بَرْ صَالِح العَثِيمِيِّن عَفَراللهُ لَهُ وَلوالدَيْهِ وَلمُسُوِّلِهِ

مِن إِصْدَا لِت مؤسّسة النّبْخ محمّدتِن صَالح العشيميِّن الخيريّةِ

ديوي ۱۰

1245/4014

حقوق الطبع محفوظة لمؤسسة الشيخ محمد بن صالح العثيمين الخيرية إلا لمن أراد طبع الكتاب لتوزيعه خيرياً بعد مراجعة المؤسسة

あるららら あるらるい

0000000000000000000000

# الطبعة الأولى

يُطلب الكتاب من، مؤسسة الشيخ محمد بن صالح العثيمين الخيرية المملكة العربية السعودية القصيم عنيزة ـ ١٥٩١ ص. ب، ١٩٢٩ هاتف، ١٩٢٩ - ماسوخ، ١٩٢٩ - ماسوخ، ١٩٣٤ - ماسوخ، ١٩٣٤ - موال، ١٩٣٤ - ٥٥٣٦٤٢١٠٠ وينان، www.jbnothaimen.com

info@binothaimeen.com

ربع عبر (ارَجِي (الْهَجَنَّ يَ كنته (الذُّ (الِنْهِ وكسب

پس رئیں کر کروں پرس www.moswarat.com ちゃっとう からいり ちょうしゅん かんしん ちょうしゅん しょうしゅん しょうしゅんしゅん





إنَّ الحمدَ لله، نحمدُهُ ونستعينُه ونستغفرُ، ونعوذُ بالله من شُرور أنفسنا ومن سيِّئات أعمالنا، مَن يهدُه اللهُ فلا مُضل له، ومن يُضلل فلا هاديَ له، وأشهد أن لا إلهَ إلا الله وحدَه لا شريكَ له، وأشهد أن محمدًا عبدُه ورسوله، أرسله اللهُ بالهدى ودين الحقِّ؛ فبلَغ الرَّسالة، وأدَّى الأمانةَ، ونَصَح الأمَّة، وجاهد في الله حقَّ جِهاده حتى أتاهُ البقينُ، فصلواتُ الله وسلامُه عليه، وعلى آلِه وأصحابِه، ومَن تَبعهم بإحسانِ إلى يوم الدِّين، أمَّا بَعْد:

فلِصاحبِ الفَضِيلة شَيْخنا العلَّامة محمَّد بن صالِح العُنيَمين -رحمُهُ الله تعالَىآثارٌ عِلميَّة كَثِيرة في مجالاتِ متنوَّعة من مَيادين العُلُوم الشَّرعيَّة وقواعِد النَّحو
والبَلاغة، تميَّزت جميمُها بوضُوح المعاني والألفاظ، فكان الإقبال عَلَيها كبيرًا
واستفاد مِنها طَلَبَهُ العِلْم وغيرهم، وما ذلِك إلَّا لِثِقة النَّاس بفضيلتِه رحمه الله
تعالى وبمُمْقٍ معرفته بالأحكام الشرعيَّة، ورُسُوخه في العِلْم، وكفاءته الفائقة الَّتِي
وَهَبها المولى -بفَضْله وكرَمه- فصَار أهلًا للفتوَى وتصدَّى للتَّعليم والتَّاليف
والنَّعوة إلى الله سبحانه وتعالى.

وكان مِن أعمالِه الجَليلةِ -رحمه الله تعالى- عنايتُه بالمتُون العِلْميَّة وقَمْرحها والتَّعْليق عليها وتَوْضيحها وتَقْريبها للدَّارسِين، وقد اختارَ في مَيْدان البَلاغة أَنْ يَشْرح لطلَّابه -في دُرُوسه العلميَّة النِّي كان يَعْقدها في جامعه بعُنَيْزَة- ما وَرَد في دُرُوس البَلاغة مِن كتاب: (قَوَاعِد اللَّغة العربيَّة) للأساتِلَة: (حِفْني ناصِف، ومحمد دِيَاب، وسلطان محمَّد، ومصطفى طموم)(١) وهُم مِن الرُّواد في النَّربية وتَعليم اللغة العربية بهِصْر الكِنَانة في العَصْر الحديث، فقَدْ جَمَعوا -رحمهم الله تعالى- في هذا الكتاب خُلاصة قواعد اللَّغة العربيَّة والبَلاغة وأمَّهات مَسَائلِها بأشهل التَّراتيب وأوْضح الأساليب.

وقَدْ شُجُّل صوتيًا مِن تلك الشُّروح للبلاغة شَرْحان: الأول كان في عام (١٤٠٣هـ) وهُو الأَشْمل والأَوْسع، وأمَّا الثَّانِ وهُو الأَقُلُّ فكان عام (١٤١٩هـ).

. وبناءً على ذلِك اعتُبر الشَّرح الأوَّل هُو الأَصْل وأُلحقت إليه الفَوَائد والزَّوَائد الموجُودة في الشَّرْح الثَّانِي.

وإنفاذًا للقواعِد والضَّوابط والتَّوْجيهات التي قرَّرها فَصِيلة شَيْخِنا رحمه الله لإِخْراج تُراثه العِلْميَّ تَمَّ إعدادُ ما سُجُّل صوتيًّا مِن الشُّرْحَيْن وتَجْهيزه للطَّباعة والنَّشر.

نسألُ اللهَ تعالى أن يَنْفَعَ به، وأن يجزيَ فَضِيلة شَيْخنا خير الجزاء، ويُضاعِف له المُتُوبَة والأَجْر، ويُعْلِي دَرَجته في المَهدِيّين، إنَّه جَوادٌ كريمٌ.

وصلَّى الله وسلَّم وبارَك على عَبْده ورَسُوله، خاتَم النبيَّين وإمَام المَّقين، وسيَّد الأوَّلين والآخِرين، نبيِّنا محمَّد وعلى آله وأصحابِه والتَّابعين لهم بإحسانٍ إلى يوم الدَّين.

> القِسْمُ العِلْمِيُّ فِي مُوَّسَّسَةِ الشَّيْخِ مُحَمَّدِ بْنِ صَالِحِ المُثَيَّمِينَ الْخَيْرِيَّةِ. ٣ مُجَادَى الآخِرة ٤٣٤ ١هـ

> > \* \* \*

<sup>(</sup>١)انظر: الأعلام للزركلي ومعجم المؤلفين ومقدمة خلاصة الأصول.



#### نسبه ومولده:

هو صاحب الفضيلة الشيخ العالم المحقق، الفقيه المفسّر، الورع الزاهد، محمد بن صالح بن محمد بن سليهان بن عبد الرحمن آل عثيمين من الوهبة من بني تميم.

ولد في ليلة السابع والعشرين من شهر رمضان المبارك عام ١٣٤٧هـ في عنيزة -إحدى مدن القصيم- في المملكة العربية السعودية.

#### نشأته العلمية:

ألحقه والده رحمه الله تعالى -ليتعلم القرآن الكريم عند جدّه من جهة أمه المعلِّم عبد الرحمن بن سليهان الدامغ -رحمه الله-، ثمَّ تعلَّم الكتابة، وشيئًا من الحساب، والنصوص الأدبية في مدرسة الأستاذ عبدالعزيز بن صالح الدامغ -حفظه الله-، وذلك قبل أن يلتحق بمدرسة المعلَّم علي بن عبد الله الشحيتان -رحمه الله تعالى- حيث حفظ القرآن الكريم عنده عن ظهر قلب ولممّ يتجاوز الرابعة عشرة من عمره بعد.

وبتوجيه من والده -رحمه الله- أقبل على طلب العلم الشرعي، وكان فضيلة الشيخ العلّامة عبد الرحمن بن ناصر السعدي -رحمه الله- يدرِّس العلوم الشرعية والعوبية في الجامع الكبير بعنيزة، وقد رتَّب اثنين<sup>(۱)</sup> من طلبته الكبار؛ لتدريس المبتدئين من الطلبة، فانضم الشيخ إلى حلقة الشيخ محمد بن عبد العزيز المطوع -رحمه الله- حتى أدرك من العلم في التوحيد، والفقه، والنحو ما أدرك.

ثم جلس في حلقة شيخه العلاّمة عبد الرحمن بن ناصر السعدي رحمه الله، فدرس عليه في التفسير، والحديث، والسيرة النبوية، والتوحيد، والفقه، والأصول، والفرائض، والنحو، وحفظ مختصرات المتون في هذه العلوم.

ويُعدّ فضيلة الشيخ العلامة عبد الرحمن بن ناصر السعدي -رحمه الله-هو شيخه الأول؛ إذ أخذ عنه العلم؛ معرفةً وطريقةً أكثر مما أخذ عن غيره، وتأثر بمنهجه وتأصيله، وطريقة تدريسه، واتّباعه للدليل.

وعندما كان الشيخ عبد الرحمن بن علي بن عودان -رحمه الله- قاضيًا في عنيزة قرأ عليه في علم الفرائض، كها قرأ على الشيخ عبد الرزاق عفيفي -رحمه الله- في النحو والبلاغة أثناء وجوده مدرّسًا في تلك المدينة.

ولما فتح المعهد العلمي في الرياض أشار عليه بعضُ إخوانه<sup>(۱)</sup> أن يلتحق به، فاستأذن شيخُه العلاّمة عبد الرحمن بن ناصر السعدي -رحمه الله- فأذن له، والتحق بالمعهد عامي ١٣٧٢-١٣٧٣هـ.

ولقد انتفع -خلال السنتين اللّتين انتظم فيهما في معهد الرياض العلمي-بالعلاء الذين كانـوا يدرّسـون فيه حينذاك ومنهم: العـلاّمة المفسّر الشيخ

<sup>(</sup>١) هما الشيخان محمد بن عبد العزيز المطوع، وعلي بن حمد الصالحي رحمهما الله تعالى.

<sup>(</sup>٢) هو الشيخ علي بن حمد الصالحي رحمه الله تعالى.

محمد الأمين الشنقيطي، والشيخ الفقيه عبدالعزيز بن ناصر بن رشيد، والشيخ المحدِّث عبد الرحمن الإفريقي –رحمهم الله تعالى–.

وفي أثناء ذلك اتصل بسهاحة الشيخ العلاَمة عبد العزيز بن عبد الله ابن باز -رحمه الله-، فقرأ عليه في المسجد من صحيح البخاري ومن رسائل شيخ الإسلام ابن تيمية، وانتفع به في علم الحديث والنظر في آراء فقهاء المذاهب والمقارنة بينها، ويُعدُّ سهاحة الشيخ عبد العزيز بن باز -رحمه الله- هو شيخه الثاني في التحصيل والتأثَّر به.

ثم عاد إلى عنيزة عام ١٣٧٤ هـ وصار يَدرُسُ على شيخه العلامة عبد الرحمن ابن ناصر السعدي، ويتابع دراسته انتسابًا في كلية الشريعة، التي أصبحت جزءًا من جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلاميّة، حتى نال الشهادة العالية.

#### تدریسه:

توسَّم فيه شيخه النّجابة وسرعة التحصيل العلمي فشجّعه على التدريس وهو ما زال طالبًا في حلقته، فبدأ التدريس عــام ١٣٧٠هــ في الــجامع الكبير بعنيزة.

وليًّا تَحَرَّج من المعهد العلمي في الرياض عُيِّن مدرِّسًا في المعهد العلمي بعنيزة عام ١٣٧٤هـ.

وفي سنة ١٣٧٦هـ توفي شيخه العلاّمة عبد الرحمن بن ناصر السعدي -رحمه الله تعالى- فتولّى بعده إمامة الجامع الكبير في عنيزة، وإمامة العيدين فيها، والتدريس في مكتبة عنيزة الوطنية التابعة للجامع؛ وهي التي أسسها شيخه -رحمه الله- عام ١٣٥٩هـ. ولما كثر الطلبة، وصارت المكتبة لا تكفيهم؛ بدأ فضيلة الشيخ -رحمه الله-يدرِّس في المسجد الجامع نفسه، واجتمع إليه الطلاب وتوافدوا من المملكة وغيرها حتى كانوا يبلغون المئات في بعض الدروس، وهؤلاء يدرسون دراسة تحصيل جاد، لا لمجرد الاستماع، وبقي على ذلك، إمامًا وخطيبًا ومدرسًا، حتى وفاته -رحمه الله تعالى-.

بقي الشيخ مدرِّسًا في المعهد العلمي من عام ١٣٧٤هـ إلى عام ١٣٩هـ عندما انتقل إلى التدريس في كلية الشريعة وأصول الدين بالقصيم التابعة لجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، وظل أستاذًا فيها حتى وفاته- رحمه الله تعالى -.

وكان يدرِّس في المسجد الحرام والمسجد النبوي في مواسم الحج ورمضان والإجازات الصيفية منذعام ١٤٠٢هـ حتى وفاته -رحمه الله تعالى-.

وللشيخ -رحمه الله- أسلوب تعليمي فريد في جودته ونجاحه، فهو يناقش طلابه ويتقبل أسئلتهم، ويُلقي الدروس والمحاضرات بهمَّة عالية ونفس مطمئنة واثقة، مبتهجًا بنشره للعلم وتقريبه إلى الناس.

#### آثاره العلمية:

ظهرت جهوده العظيمة -رحمه الله تعالى- خلال أكثر من خمسين عامًا من العطاء والبذل في نشر العلم والتدريس والوعظ والإرشاد والتوجيه وإلقاء المحاضرات والدعوة إلى الله -سبحانه وتعالى-.

ولقداهتم بالتأليف وتحرير الفتاوى والأجوبة التي تميَّزت بالتأصيل العلمي الرصين، وصدرت له العشرات من الكتب والرسائل والمحاضرات والفتاوى والخطب واللقاءات والمقالات، كما صدر له آلاف الساعات الصوتية التي سجلت محاضراته وخطبه ولقاءاته وبرامجه الإذاعية ودروسه العلمية في تفسير القرآن الكريم والشروحات المتميزة للحديث الشريف والسيرة النبوية والمتون والمنظومات في العلوم الشرعية والنحوية.

وإنفاذًا للقواعد والضوابط والتوجيهات التي قررها فضيلته -رحمه الله تعالى -لنشر مؤلفاته، ورسائله، ودروسه، ومحاضراته، وخطبه، وفتاواه ولقاءاته، تقوم مؤسسة الشيخ محمد بن صالح العثيمين الخيرية -بعون الله وتوفيقه - بواجب وشرف المسؤولية لإخراج كافة آثاره العلمية والعناية بها.

وبناءً على توجيهاته -رحمه الله تعالى- أنشئ له موقع خاص على شبكة المعلومات الدولية (١)، من أجل تعميم الفائدة المرجوة -بعون الله تعالى- وتقديم جميع آثاره العلمية من المؤلفات والتسجيلات الصوتية.

#### أعماله وجهوده الأخرى:

إلى جانب تلك الجهود المشمرة في مجالات التدريس والتأليف والإمامة والخطابة والإفتاء والدعوة إلى الله –سبحانه وتعالى– كان لفضيلة الشيخ أعمال كثيرة موفقة منها ما يلى:

- عضوًا في هيئة كبار العلماء في المملكة العربية السعودية من عام ١٤٠٧هـ إلى وفاته.
- عضوًا في المجلس العلمي بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية في العامن الدراسين ۱۳۹۸ - ۱٤٠٠هـ.

www.binothaimeen.com(1)

- عضوًا في مجلس كلية الشريعة وأصول الدين بفرع جامعة الإمام محمد بن
   سعود الإسلامية في القصيم ورئيسًا لقسم العقيدة فيها.
- وفي آخر فترة تدريسه بالمعهد العلمي شارك في عضوية لجنة الخطط والمناهج للمعاهد العلمية، وألف عددًا من الكتب المقررة بها.
- عضوًا في لجنة التوعية في موسم الحج من عام ١٣٩٧هـ إلى وفاته -رحمه
   الله تعالى- حيث كان يلقي دروسًا ومحاضرات في مكة والمشاعر، ويفتي
   في المسائل والأحكام الشرعية.
- ترأس جمعية تحفيظ القرآن الكريم الخيرية في عنيزة من تأسيسها عام ١٤٠٥هـ إلى و فاته.
- ألقى محاضرات عديدة داخل المملكة العربية السعودية على فئات متنوعة من الناس، كها ألقى محاضرات عبر الهاتف على تجمعات ومراكز إسلامية في جهات مختلفة من العالم.
- من علماء المملكة الكبار الذين يجيبون على أسئلة المستفسرين حول أحكام الدِّين وأصوله عقيدة وشريعة، وذلك عبر البرامج الإذاعية من المملكة العربية السعودية وأشهرها برنامج (نور على الدرب).
  - ا نذر نفسه للإجابة على أسئلة السائلين مهاتفة ومكاتبة ومشافهة.
    - رتَّب لقاءات علمية مجدولة، أسبوعية وشهرية وسنوية.
  - شارك في العديد من المؤتمرات التي عقدت في المملكة العربية السعودية.
- ولأنه يهتم بالسلوك التربوي والجانب الوعظى اعتنى بتوجيه الطلاب

وإرشادهم إلى سلوك المنهج الجاد في طلب العلم وتحصيله، وعمل على استقطابهم والصبر على تعليمهم وتحمل أسئلتهم المتعددة، والاهتمام بأمورهم.

وللشيخ -رحمه الله- أعمال عديدة في ميادين الخير وأبواب البرّ ومجالات الإحسان إلى الناس، والسعي في حوائجهم وكتابة الوثائق والعقود بينهم، وإسداء النصيحة لهم بصدق وإخلاص.

#### مكانته العلمية:

يُعدُّ فضيلة الشيخ –رحمه الله تعالى– من الراسخين في العلم الذين وهبهم الله –بمنّه وكرمه– تأصيلًا ومَلكة عظيمة في معرفة الدليل واتباعه واستنباط الأحكام والفوائد من الكتاب والسنّة، وسبر أغوار اللغة العربية معانيّ وإعرابًا وبلاغة.

ولما تحلَّى به من صفات العلماء الجليلة وأخلاقهم الحميدة والجمع بين العلم والعمل أحبَّه الناس محبة عظيمة، وقدّره الجميع كل التقدير، ورزقه الله القبول لديهم واطمأنوا لاختياراته الفقهية، وأقبلوا على دروسه وفتاواه وآثاره العلمية، ينهلون من معين علمه ويستفيدون من نصحه ومواعظه.

وقد مُنح جائزة الملك فيصل –رحمه الله تعالى– العالمية لخدمة الإسلام عام ١٤١٤هـ، وجاء في الحيثيات التي أبدتها لجنة الاختيار لمنحه الجائزة ما يلي:

- أولًا: تحلّيه بأخلاق العلماء الفاضلة التي من أبرزها الورع، ورحابة الصدر،
   وقول الحق، والعمل لمصلحة المسلمين، والنصح لخاصتهم وعامتهم.
  - ثانيًا: انتفاع الكثيرين بعلمه؛ تدريسًا وإفتاءً وتأليفًا.

- ثالثًا: إلقاؤه المحاضرات العامة النافعة في مختلف مناطق المملكة.
  - · رابعًا: مشاركته المفيدة في مؤتمرات إسلامية كثيرة.
- خامسًا: اتباعه أسلوبًا متميزًا في الدعوة إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة،
   وتقديمه مثلًا حيًّا لمنهج السلف الصالح؛ فكرًا وسلوكًا.

#### عقبه:

له خمسة من البنين، وثلاث من البنات، وبنوه هم: عبد الله، وعبد الرحمن، وإبراهيم، وعبد العزيز، وعبد الرحيم.

#### وفاته:

تُوفي -رحمه الله- في مدينة جدّة قبيل مغرب يوم الأربعاء الخامس عشر من شهر شوال عام ١٤٢١هـ، وصُلِّي عليه في المسجد الحرام بعد صلاة عصر يوم الخميس، ثم شيّعته تلك الآلاف من المصلّين والحشود العظيمة في مشاهد مؤثرة، ودفن في مكة المكرمة.

وبعد صلاة الجمعة من اليوم التالي صُلِّي عليه صلاة الغائب في جميع مدن المملكة العربية السعودية.

رحم الله شيخنا رحمة الأبرار، وأسكنه فسيح جناته، ومَنَّ عليه بمغفرته ورضوانه، وجزاه عما قدّم للإسلام والمسلمين خيرًا.

> القِسْمُ العِلْمِيُّ فِي مُؤَسَّسَةِ الشَّيْخِ مُحَمَّدِ بْنِ صَالِحٍ العُثَيْمِينَ الْخَيْرِيَّةِ.

مجد لارجئ لامجتري لأسكته لانيز لامووركرس www.mosswarat.com

قال المصنفون -رحمهم الله تعالى-: (حفني ناصف، ومحمد دياب، وسلطان محمد، ومصطفى طموم) في كتابهم (قواعد اللغة العربية):

\* \* \*

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيم

الحَمْدُ لله الَّذِي قَصُرَتْ عِبارةُ البُّلَغاءِ عَنِ الاِحَاطَةِ بِمَعَانِي آياتِهِ، وعَجَزَتْ أَلْسُنُ الفُصَحَاءِ عَنْ بَيَانِ بَدَائعٍ مَصْنُوعَاتِهِ اللَّهِ والصَّلاةُ والسَّلامُ عَلَى مَنْ مَلَكَ طَرقِي البَّلاغةِ إِطْنَابًا وَإِيجَازًا، وعَلَى آلِهِ وأَصْحَابِهِ الْفَاتِحِينَ بِهَدْيِهِمْ إِلَى الحَقِيقَةِ يَحَازًا.

#### التعليق

قال فضيلة الشيخ العلَّامة محمد بن صالح العثيمين -رحمه الله تعالى-:

الحمد لله رب العالمين وأُصلي وأُسلم على نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدِّين، أما بعد:

[١] قال المصنفون -رحمهم الله تعالى-: «بِسْمِ الله الرَّخْقِ الرَّحِيم، الحَمْدُ للهُ الَّذِي قَصُرَتْ عِبارةُ البَّلْفاءِ عَنِ الإحَاطَةِ بِمَعَانِي آياتِهِ» مِثْلُ هذا الأَسلوب يُسمِّه العلماءُ بَرَاعَة الاستفتاح، أي إن الإنسان يَستفتحُ بكلام يَدُل على الموضوع.

و «عِبارةُ البُلغاءِ» إشارةٌ إلى أن هذا الفنَّ هو عِلمُ البلاغة والفَصاحة.

و «بَدَائِع مَصنُوعاتِهِ» (بَدائعُ): إشارة إلى عِلمِ البديع؛ لأنَّ هذا الفنَّ يَعودُ على هذا الشيء. وَبَعَدُ: فهذَا كِتابٌ في فُنُونِ البَلاغةِ النَّلاثةِ، سَهْلُ الْمَالِ، قَرِيبُ الْمَأْخَذِ، يَرِي ٌ مِنْ وَصْمَةِ النَّطْوِيلِ الْمُيلَ، وعَثْبِ الاختِصَارِ الْمُخِلِّ، سَلَكُنَا في تَأْلِيفِهِ أَشْهَالَ النَّرَاتِيبِ، وأَوْضَحَ الأَسَاليبِ، وجَمَعْنَا فيه خُلاصَةَ قَواعدِ البَلاغَةِ، وأُمْهَاتِ مَسائلِهَا، وتَرَكْنَا ما لا تَمَسُّ إليهِ حَاجةُ التَّلاميذِ مِن الفَوائدِ الزَّوائدِ؛ وقُوفًا عِندَ حَدُّ اللَّرْزَمِ، وحِرْصًا عَلَى أَوْقاتِهم أَنْ تَضِيعَ في حَلِّ مُمَقَّدٍ، أو تَلْخِيصِ مُطوَّلِ، أو تَكْميلِ مُحتَّمِ، فَتَمَّ به مَعَ كُتُبِ الدُّرُوسِ النَّحْوِيةِ سُلَّمُ الدُّراسةِ العَربيةِ في المَدَارِسِ الابتَدائيةِ والتَّجْهيزيةِ.

والفَصْلُ في ذلكَ كلِّهِ للأَمِيرَيْنِ الكَبِيرَيْنِ نُبْلًا، والإِنْسَانَيْنِ الكَامِلَيْنِ نَصْلًا:

نَاظرِ الْمَعَارفِ الـمُتَجَافِي عَنْ مِهَادِ الرَّاحَةِ فِي خِدْمةِ البَّلادِ، الوَاقفِ فِي مَنْفَعِتِهَا على قَدَم الاسْتِعدَادِ صَاحبِ العطُوفةِ محمد زكى باشا.

ووَكيلِها ذي الأَيَادِي النَيْضاءِ في تَقَدُّمِ المَعَارفِ نَحْوَ الصَّرَاطِ المُستَقيمِ، وإدَارة شُؤُونها على المِحْوَرِ القَوِيم صَاحبِ السَّعادَةِ **يعقوب** أرتين باشا.

فهما اللَّذانِ أَشَارًا عَلَيْنَا بَوَضْعِ هذا النَّظامِ اللُّفيدِ، وسُلُوكِ سَبيلِ هذا الوَضْع الجَديدِ.

حفني ناصف، ومحمد دياب، وسلطان محمد، ومصطفى طموم





#### في الفصاحة والبلاغة

الفَصاحةُ في اللغةِ: تُنبئُ عنِ البيانِ والظُّهورِ، يُقالُ: أَفْصَحَ الصبيُّ في مَنْطَقِهِ إذا بَانَ وظَهرَ كَلامُهُ.

وتقعُ في الاصطلاحِ: وَصْفًا للكلمةِ، والكلامِ، والمتكلِّمِ.

 ١- ففصاحةُ الكلمةِ: سَلامتُها من تَنافُرِ الحُروفِ، ومُحالفةِ القياسِ، والغَرابةِ<sup>١١</sup>!.

فتَن**ائرُ الحرونِ**: وصْفٌ في الكلمةِ يُوجِبُ ثِقَلَها على اللِّسانِ وصُمْرَ النُّطقِ بها، نحوَ «الظَّشَّ» للمَوْضع الحَشِنِ، و«المُمْخُعِ» لنباتِ ترعاهُ الإبلُ، و«النَّقَاخِ» للهاءِ العَذْبِ الصافي، و«المُسَتَشْزِرِ» للمَهْتولِ<sup>[1]</sup>.

[١] مَوضوعُ الفصاحة ثلاثةٌ: الكلمة، والكلام، والمُتكلِّم، كلَّ منها يُقال: فصبح، وقد فَسَرها المؤلف، فيها يلي:

أولًا: أن تكون الكلمة فصيحة، وذلك بسلامتها من:

ا - تَنافُرُ الحروف: يعني أن تكون حُروفُ الكلمة مُتَالِفةً غيرَ مُتنافرةٍ، ومعنى النَّالُفِ أن يَسهُل النَطقُ بها مُجتمعةً، والتَّنافُرُ أن يصعُبُ النَطقُ بها مُجتمعةً.

[٢] هذه كلها كلمات متنافرة؛ «الظَّشِّ»، و«اللهُعْخُع»، و«النُّقَاخ» ففي

ومُخالفةُ القياسِ: كَوْنُ الكلمةِ غيرَ جاريةِ على القانونِ الصرفيِّ، كجَمعِ بُوقِ على بُوقَات<sup>[1]</sup> في قولِ المنتبِّي:

فَإِنْ يَكُ بَعْضُ النَّاسِ سَيْفًا لِلَوْلَةٍ فَنِي النَّاسِ بُوقَاتٌ لَهَا وَطُبُولُ(''

٢ - تُخالفةُ القياس: أي القياس النحوي والصرفي، فها خالف هذا القياسَ فإنه غير فصيح.

ثانيًا: وَصْفُ الكلامِ بأن يكون على الأسلوب العربي. ثالثًا: على المتكلم أن يكون فصيحًا، ينطق بالفصاحة.

«المُعْخُع» تَنافُرُ حروف؛ لأنه يصعب النطقُ بها؛ إذ إن كلَّ حرف لا يتلاءم في نُطْقِه مع ما بعده، إلا أن كلمة «الطَّشّ) أهونُ في نُطقها، وليس فيها كَثيرُ تَنافُر، أما كلمة «النُقّاع» فليس فيها من التنافر ما في قَرينتيها، إلا أنها كلمة مُسْتَهُجَنة، بمعنى أن النفسَ لا ترتاح لها، فالماء الصافي العَذْب لا ينبغي أن يُوصَف بهذا الوصف.

ومن عدم الفصاحة قولهم: "رُبَّ جَفَنَيْ مُنْقَنْجِرَة، وطَغَنَقِ مُسْخَنِفِرَة، يَنْقَى غدًا بأَلْقَرَة، أي: جَفْنَة مَلْأَى، وطَمْنة مُثَّسِعَة، تَبْقى ببلد أنقرة. فهذا الكلام يُعَدُّ غيرَ فصيح؛ لتنافُر حروف الكلهات، وعلامة التنافر صعوبةُ النُّطْق بها.

[۱] قوله: ﴿بُوقَاتِ عَالَفٌ للقياس؛ لأن القياس أن يُجمَع بوق على (أَبُواق).

<sup>(</sup>۱) البيت في ذُرَّة الغَوَّاص في أوهام الخواص للحريري (٢٣٣/١)، وهو كذلك في الوساطة بين المتنبي وخصومه للجرجاني (١/ ٤٤٣،٨٧)، والشُمَلَة في محاسن الشعر لابن رشيق القيرواني (١/ ٢٩١)، وشرح ديوان المتنبي للبرقوقي (٣١٤/٣)، ويتمية الدهر للتعالمي (١/ ١٨٦) ولكن برواية: إذا كان بعض...

إِذِ القياسُ في جَمْعِهِ القِلَّة أبواقٌ. وكـ«مَوْددَة» في قولِهِ:

والقياسُ مَوَدَّةٌ بالإدغام.

والغَرَابةُ: كُونُ الكلمةِ غَبْرُ ظَاهرةِ المعنَى، نحوَ "تَكَأْكَأً" بمعنَى اجتمعَ، و "افْرَنقَمَ" بمَعْنَى انْصَرفَ، و "اطْلخَمَّ" بمعنى اشتَدًّاً!

كذلك الفَكُّ في مَوضع الإدغام لا يُعَدُّ فصاحة؛ لمخالفة القياس، مثل: "مَوْدِدَة» الواردة في البيت، ومثل:

### الْحَمْدُ لله الْعَلِيِّ الْأَجْلَل<sup>(٢)</sup>

«الْأَجْلَلِ» جاءت على غير قياس، فالقياس أن تكون بالإدغام، أي «الأجلّ»، فهي إذَنْ غيرُ فَصيحة.

[1] أي: إن الإنسان إذا قال: «اطْلَخَمَّ الحُرُّ اليومَّ»، أي: اشتد<sup>رً"</sup>، فهذا غريب غير معهود أن يُعبَّر عن الاشتداد بكلمة اطلخم، كذلك «تَكَأْكُمَاً» بمعنى

- (١) رَجَز منسوب للعَجَّاج، ولكن ليس في ديوانه ولا ملحقاته بطبعاته، وهو له في شرح القصائد السَّبْع للزوزني (ص:١٧)، والنَّبْيهات لعلي بن حمزة (ص:٣٧)، والتكملة والذيل والصلة (٣٥٧/٢)، وما يجوز للشاعر في الضرورة للقزاز القيرواني (ص:٢١)، ودرة العَوَّاص للحريري (ص:١١٥)، وشرح ديوان ابن أبي حصينة (٨/٨)، والضرائر لابن عصفور (ص:١٢).
- (٢) رجز نَسَبه الخطأي في غريبه للحديث والأثر (٣/٢) لرؤية بن العجاج، وليس في ديوانه طبعة برلين، ونسبه ابن منظور في لسان العرب (جلل)، وعبد القادر البغدادي في خزانة الأدب ولُب لباب لسان العرب (٢/ ٩٠ ٣) لأي النجم العجلي. ويدون نسبة في الفائق في غريب الحديث للزغشري (١٤/٢)، وكذلك هو في المزهر للسيوطي (١/ ١٤٥).

(٣) تهذيب اللغة (٧/ ٢٧٣)، ولسان العرب (١٢/ ٣٦٩).

٢- وفصاحةُ الكلامِ: سلامتُهُ منْ تَنافُرِ الكلماتِ مُجتمعةً، ومنْ ضَغفِ التَّاليفِ، ومِنْ التعقيدِ معَ فصاحةِ كلماتِهِ<sup>[١]</sup>.

اجتمع، فهذا أيضًا غريب، فإذا عَبَّر الإنسان عن اجتمع بـ«تكأكأ» قِيل له: إن الكلامَ غيرُ فصيح؟ لأن الكلمة غريبة.

إِذَنُ: فمخالفة القياسِ في الكلمة لا يُقدُّ فصاحةً، لكَونها على خلاف القياس، كالفَكُ في موضع الإدغام، فهو غير فصيح؛ لأنه مُخالف للقياس.

كذلك غَرابةُ الكلمة -بحيث لا تُعرَف أو لا تُستعمل إلا قليلًا- فهي غير فصيحة؛ لغرابتها يقول الحريري -رحمه الله- في مقاماته:

فها الذي يُفهَم من هذا؟ كيف يكون تُورٌ في فَم كلب، وهو أيضًا تُؤرٌ مقطوع اللَّذَب، فهذا الوصف جعل المتبادر على الذهن أن الثَّوْرَ هو ذكر البقر، لكن الحقيقة أنه يريد الأقط، وهوَ الجبن المصنوع من المخيض، فهو يُسمى في اللغة العربية تُورًا، لكن التعبير هنا بكلمة «تُور» بدت غريبة؛ لذلك يُعدُّ هذا غيرَ فصيح.

ويُعَدُّ الكلام غيرَ فصبح إذا ما قُلتَ: أَكَلْتُ الْعَرِينَ وَشَرِبْتُ الضَّهَاوحَ، تُريدُ اللَّحمَ والماءَ الخالصَ؛ لأن اللفظ غريب، ويحتاج إلى كُتُب اللغة والمعاجم.

[١] أولًا: لا بدَّ من فصاحة الكلمة، ثم يُشتَرَط في الكلام أيضًا مع ذلك ألا يكون مُتنافِرَ الكلمات، ولا ضعيفَ التأليف، ولا مُعقَّدًا.

<sup>(</sup>١) مقامات الحريري، المقامة الشتوية (١/ ٣٧٠) الطبعة الميمينة ١٣٣٠هـ.

| فالتَّنافرُ: وَصْفٌ في الكلامِ يُوجبُ ثِقلَهُ على اللِّسانِ، وعُسْرَ النُّطتِي بهِ، |       |
|-------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|                                                                                     | نحوَ: |
| فِي رَفْعِ عَرْشِ الشَّرْعِ مِثْلُكَ يَشْرَعُ 11                                    | ••••• |
| وليسَ قُربَ قَيرِ حَرْبٍ قَبْرُ (١)[١]                                              |       |

[1] قوله: (في رفع عَرْشِ ... إلغ "كلمة «عرش» وحدها ليس فيها شيء، وكذلك كلمة «الشرع» ليس فيها شيء، لكن وكذلك كلمة «الشرع» ليس فيها شيء، لكن اجتاع الكلمات إلى جوار بعضها صار يُثقِل النُّطْق؛ فليس سَالًا من تَنافُر الكلمات؛ إذَنْ ليس هذا بليغًا أو فصيحًا. كذلك أيضًا مثله:

# [٢] وَقَـبُرُ حَـرْبِ بِمَكَانِ قَفْرٍ وَلَيْسَ قُرْبَ قَرْبِ حَرْبٍ قَبْرُ

ففي هذا البيت تنافُرُ؟ لأنك لو رجعت إلى "قُرُب" وحدها فلن تجد فيها شيءً، لكن عند شيئًا، وكذلك «حَرْب" ليس فيها شيء، لكن عند اجتماع الكلمات تصير متنافرة. أي إنه على الذي ينطق بها إما أن يُتوخِّى الحذر وإلا أخطأ. نعم هذه الجملة «وليَسَ قُرْبَ قَبْر حَرْبٍ قَبْرُ" لا يستطيع الإنسان أن يأتو بها بشرعة؛ إذَنْ ليس هذا بفصيح؛ لأنه متنافر الكلمات.

#### ومن ذلك أيضا قول الشاعر:

<sup>(</sup>١) البيان والنبيين للجاحظ (١/ ٤٧)، والحيوان له أيضًا (٢/ ٤٣٣)، وهو غير معروف الفائل. وقد زعموا أنه لأَخد الجان، صاح على حَرْب بن أمية جد معاوية أمير المؤمنين فهات لوقته، فأنشد الجني هذا البيت. وقد رَدَّ الجاحظُ على هذا الزعم في البيان والنبيين في الموضع السابق قائلا: ولما رأى مَن لا علم له أن أحدًا لا يستطيع أن يُنشد هذا البيت ثلاث مرات في نَشق واحد فلا يتعتع ولا يتلجلج، وقيل لهم إن ذلك إنها اعتراه إذ كان من أشعار الجن، صدَّقوا بذلك...

كَرِيمٌ مَنَى أَمْدَحُهُ أَمدَحُهُ والـوَرَى مَعِي وإذَا مَا لَمُنَّهُ لَمُنَّهُ وَحْـدِي(١١٥٠)

وضَعفُ التَّاليفِ: كُونُ الكلامِ غيرَ جارٍ عَلى القانونِ النحويِّ المشهورِ كالإضهارِ قَبَلَ الذَّكْرِ لَفْظًا ورُثْبَةً<sup>[1]</sup> في قولِهِ:

وازْوَرَّ مَسنْ كَسانَ لَسهُ زَائِسرُ وَعافَ عَافِي الْعَرْفِ عِرْفَانَهُ (٢)

في هذا البيت تَنافُرٌ في الكلمات، ليس في قوله: "وازْوَرَّ مَنْ كَانَ لَهُ زَائِرُ"، لكن في قوله: "وَعَافَ عَافي الْعَرْفِ عِرْفَانَهُ".

[١] قال المؤلف -رحمه الله-: "ومثله أيضًا قَولُ الشاعر: "كَرِيمٌ مَتَى أَمُذَحُهُ...إلخ»، وهو بيت قَوي جدًّا في الثناء على الممدوح؛ أي إنني إذا مَدحته فالورى كُلُّهم يمدحونه، وإذا ما لمُته لمَ يَلُمهُ أُحدٌ سواي.

أما من جِهة البلاغة فالشاهد قوله: «مَتَى أَمْدَحُهُ أَمْدَحُهُ». وفي الحقيقة في مثل هذا قليلٌ وليس شيءٌ كثير، صحيحٌ أن الحاء بجوار الدال تكاد لا تظهر، وفي كلهاته نوع من التنافر، ولكنه تنافر يسير بالنسبة لغيره.

[۲] قوله: «ضَعف التأليف» معناه أن يُونَف الكلامُ على غير المشهور في اللغة العربية، مثل الإضهار قبلًا اللغة العربية، مثل الإضهار قبلًا الذَّكُر لَفظًا ورُئبةً، فالمعروف أنه لا بد أن يكون للضمير مَرجعٌ مُتقدِّم، إما لَفظًا، وإما رُئبةً، وإما لفظًا ورُئبةً، فمثلًا: قوله سبحانه وتعلى: ﴿وَإِذِ النَّبَةَ إِرْهِمِكَ رَئِيمُ ﴾ [البقرة:١٢٤]، فالضمير فيه راجع على مُتقدِّم لفظًا لا رُئبةً.

<sup>(</sup>١) البيت لأبي تمام انظر الوساطة بين المتنبي وخصومه (١/ ٢٥٠)، والمُمُدْدة في محاسن الشمر (٢/ ٢٦٤)، وسر الفصاحة لابن يسنان الحفاجي (ص:٢٠٠).

<sup>(</sup>٢) البيت للحريري في مقاماته، المقامة التفليسية (١/ ٣٥٢).

## وحُسْنِ فِعْلِ كَمَا يُجْزَى سِنِيَّارُ (١١]١١

# جزَى بَنُوهُ أَبَا الغَيْلانِ عَنْ كِبَرٍ

أما قوله تعالى: ﴿ فَلَلَقَّ ءَادَمُ مِن زَيِّهِ كَلِمُنتِ ﴾ [البفرة:٣٧]، فالضميرُ عائد على مُتقدِّم لفظًا ورُتبةً، و (رتبة» أي إن الفاعل مُتقدِّم.

فالمهم أن الأصل في الضمير أن يعود على مُتقدم لفظًا، أو رتبةً، أو لفظًا ورتبةً.

أما إذا عاد الضمير إلى مُتأخِّر لَفُظًّا ورُتبةً فهذا ليس بفصيح؛ لأنه على غير القواعد المشهورة، ومنه قول الشاعر:

[١] «جَرَى بَنُوهُ أَبًا الغَيْلانِ... إلغ» الضميرُ في «بَنُوهُ عائدٌ على أبي الغيلان، وأبو الغيلان مُتَاخَرٌ لفظًا ورُتبةً، لفظًا كها في المثال، ورتبةً لأنه مفعول به، والمفعول به مُتَاخَرٌ عن الفاعل، فهنا عاد الضمير على متأخر لفظًا ورُتبةً.

ويجب أن نَسَّهِ إلى المقصود بكلمة «المشهور»، فلو كان الكلامُ غيرَ جارٍ على القانون النحوي المُتفَق عليه، فمثلُ هذا لا يصح أصلًا، فلا يُقال: إنه كلامٌ غيرُ فصيح، بل يُقال: هو كلامٌ غيرُ صحيح.

مثلها لو قال قائلٌ: «قام زيدًا» فهذا غيرٌ جَارِ على هذا القانون؛ لأن القانونَ بالزَّفْع، رَفْع زيد. لكن هل هذا القانون مُجمَعٌ عليه أم مُحتلَف فيه؟ الجواب هذا مُجمَمٌ عليه.

فإذن هذا الكلام يُعد كَلامًا فاسدًا، فلا يُقال: إنه كلامٌ غيرُ فصيحٍ، بل يُقال: إنه كلامٌ فاسدٌ، فهو تركيب لا تُجِيزه اللغةُ بأي حال من الأحوال.

<sup>(</sup>۱) البيت لسليط بن سعد في الأغاني (۱/۱۹)، وخزانة الأدب ولُب لُبَاب لسان العرب (۱/۲۹۳-۲۹۶)، ومعجم ما استعجم في أسهاء البلاد والمواضع والأماكن لأبي عبيد الله البكري (ص(۱۲:۵)، والمقاصد النحوية (۲/ ٤٩٥).

أما عَوْدُ الضمير على مُتأخرِ لفظًا ورُتبةً ففي هذا خلاف: هل هو جائز أم لا؟ فلذلك كان عَوْد الضمير إلى مُتأخر لفظًا ورُثبة يجعل الكلامَ غيرَ فصيح لأنه غيرُ جار على القانون المشهور.

ومعنى "جَزَى بَنُوهُ أَبَا الْغَيَلَانِ عَنْ كِبَرِ وَحُسْنِ فِعْلِ" أَي إِذَا كَبِر وَتَقَدَّمتُ بِهِ السِّنُ مع إحسانه إلى أبنائه، فإنه يسأل الله أن يَجْزِيه كها يُجْزَى سِنيَّارُ. وسِنيًّارُ هذا يقولون إنه قد بَنَى بينًا لأحد ملوك الحِبرَة قَصْرًا عظيمًا فَخَيًا، فلما بنى هذا القصر العظيم وأُعجِب الناسُ به، قال الملك: هذا إن بَقِي فسيبني لغيري قصرًا مِثلَه وربها أحسنَ منه، فأمر الملك سِنهار أن يصعد إلى سطح القصر، فلما صعد ألقاه من السطح فإت''.

فهذا الرجل مِسكينٌ كان مُحيِننًا جدًّا ومُجتهدًا مع هذا الملك، ومع ذلك ألقاه في آخر الأمر من سطح القصر الذي بناه له. فكان سِنبًّار مَضْرَب المثل؛ إذ كان جزاؤه أن يُرمَى به من فوق القصر الذي أحسن بناءه.

وعند العَوَامِ مَثْلٌ يُقارِب هذا، يقولون: رجلٌ حَجَّ من بلده على بَعِير حتى إذا رجع إلى بلده على هذا البعير ذبحه، وجعله وَلِيمة؛ لقدومه من السفر، فتقول العَوَامُ: «جَزَاهُ نَاقَةِ الحَجِّ ذَبْحُهَا».

ولا بأسَ في هذا من حيث الشرع، رجلٌ رَكِب بَعيرًا حاجًّا عليه، ثم رجع، وهو في غني عنه، فذبحه.

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية (١/ ١٩٣)، والكامل في التاريخ (١/ ٣٠٧)، وتاريخ الأمم والرسل والملوك– الطبري (١/ ٤٠٤).

والتعقيدُ: أَنْ يَكُونَ الكَلامُ خَفيَّ الدَّلالةِ على المعنَى الدُّادِ. والحَفاءُ إمَّا مِنْ جهةِ اللفظِ؛ بسببِ تقديمٍ، أو تأخيرٍ، أو فَصْلِ. ويُسمَّى تَعقيدًا لفظيَّا<sup>[1]</sup> كقولِ المتنبِّي:

فقائل البيت يقول: أَسألُ اللهَ أن يفعلَ أبناءُ أبي الغيلان بأبيهم مثلها فَعَل هذا الملك بسنيار.

ومثل ذلك أيضًا قول الشاعر:

أَلَا لَيْتَ شِعْرِي هَـلْ يَلُـومَنَّ قَوْمُهُ ذُهَيْرًا عَلَى مَا جَرَّ مِنْ كُلِّ جَانِبِ(١)

ففي هذا مخالفة لقواعد الإعراب؛ حيث عاد الضميرُ على مُتأخِّر لفظًا ورُتْبَة؛ لأن الضمير في قوله: «قومُه» عائد على زهير، وزهير مفعول به، ومرتبته التأخير، وهو متأخر لفظًا أيضًا.

يُشترَط في فصاحة الكلام إلى جِوَار سلامِته من تَنافُر الكلمات ومن ضَعف التأليف – سَلامتُهُ من التعقيد، أي الَّا يكونَ مُعقَّدًا، وما أكثر التعقيد في المتون المختصرة.

[١] التعقيدُ: هو أن يكون الكلامُ خفيَّ الدلالة على المعنى المراد في حد ذاته، لا بالنسبة للمُخاطَب؛ لأن المخاطَبين يختلفون، فبعض الناس تُخاطِبُه فيخفى

<sup>(</sup>۱) البيت من شعر أبي تجُنلب بن مُرَّة القروي -شاعر جاهلي- يذكرون أنه كان مريضًا وكان له جار قتله زهير اللحياني من بني لحيان وقتل امراته فلما شُفي أبو تجُنلب من مرضه استعان بإخوان له وأغار على بني لجيان وقتل منهم وسَبَى من نسائهم وذَرَارِيهم وباع سَبَدُ في قبيلتي لَخُم وغَالِب، وقال هذا الشعر. انظر ملحقات ديوان أبي جنلب (هن:۲۸۵)، وديوان الهذلين (٧/ ٨٧)، وشرح الرضي على الكافية (١/ ٧٨٠)، وصبح الأعشى (٢/ ٢٨٦)، وخزانة الأدب (١/ ٧٨٠)،

.....

عليه المعنى الواضحُ، وبعض الناس ثُخاطِبُه فيتضح له المعنى الخفيُّ.

فالمرادُ هنا أن المقياسَ ليس فُهُومَ الرجالِ، إنها المقياسُ الكلامُ من حيث هو . فإذا نظرنا إلى هذا الكلام من حيث هو وَجَدْنا أنه خَوِيُّ الدلالةِ على المراد.

فإذا كان خفيَّ الدلالة على المُراد من حيث هو بقطع النظر عن المُخاطَب، فإنه يكون فيه تعقيدٌ، وهذا خلاف الفصاحة.

ولهذا تجدون كلام الله ورسوله بَيِّنًا واضحًا ليس فيه تعقيد.

قوله: "والحَفاءُ إِمَّا مِن جِهَة اللَّفْظ بسبب تَقْديم، أو تَأْخِير، أو فَصْل، ويُسمَّى تعقيدًا لفظيًّا أي: إن الخفاء قد يكون من جهة اللفظ بسبب تقديم أو تأخير أو فَصْل أو حَذْف أيضًا.

وكل هذا من التعقيد اللفظي. أي إنه قد يكون سبب خفاء المعنى في الكلام أننا قدَّمنا ما حقَّه التأخيرُ أو أَخَرُنا ما حَقَّه التقديمُ.

وقد يكون مَسببُ الحفاء فيه الفصلَ، أي أن نكون فَصَلْنا بين شيئيْن مُتلازمَيْن، كالفَصْل بين المبتدأ والخبر، أو بين الفعل والفاعل، أو بين الصفة والموصوف، أوما أشبه ذلك.

وقد يكون سَببُه أيضًا الحَذْف، مثل حَذْف كلمة، أو حَذْف حرف أَوْجَبَ أَن يكون المعنى خفيًّا. جَفَخَتْ -وَهُمْ لَا يَجْفَخُونَ بِهَا- بِهِمْ

شِيَمٌ عَلَى الْسَحَسَبِ الأَغَرِّ دَلَائِلُ (١][١]

فَإِنَّ تقديرَهُ: جَفَخَتْ بِهِمْ شِيَمٌ دَلَائِلُ عَلَى الْحَسَبِ الْأَغَـرِّ، وَهُمْ لَا يَجْفَخُونَ بَهَا.

[١] ومثالنا في خفاء الدلالة قول المتنبي: «جَفَخَتْ -وَهُمْ لَا يَجْفَخُونَ... إلخ».

فـ ْجَفَخَتْ، فيها مُعانَاة وفيها أيضًا عَدمُ بلاغة، وليست فصيحة؛ لأن معناها: فَخَرت، من الفخر والعلو، أي عَلَت بهم الشيمُ وهم لا يَملَوْن بها، أي إن الشيم مُفتقرة إليهم، "وهم لا يَجْفَخُونَ بِهَا" أي لا يفخرون بها، فهم في غِنّى عنها؛ لأنهم هم الشيم.

ففي «جفخت» إِذَنْ شيء من نقص البلاغة وهو الغرابة؛ لأن اللفظ لا يستعمل في هذا المعنى.

و (بها بهم» (بها» متعلقة بـ (يجفخون» و (بهم» متعلقة بـ (جفخت» ففي البيت إذَنْ تقديم وتأخير، فلو أنه قدَّم (بهم» فقال: جفخت بهم وهم لا يجفخون بها لما صار هناك إشكال، لكن لما قدَّم وأخَّر حَدَث الإشكال، فهنا تقديمٌ، وتأخيرٌ، وفَصْل.

<sup>(</sup>۱) ديوان المتنبي (۲۸/۳)، والوساطة بين المتنبي وخصومه (۸۹/۱، ويـر الفصاحة (ص:۱۱۳)، والتذكرة الحَشُدُونية لبهاء الدُّين بن حمدون البغدادي (۱۳۱۷)، والمثل السائر لابن الأثير (۱/۲۸،۱۸۲)، وصبح الأعشى للقلقشندي (۲/۲۷٪).

وَإِمَّا مِنْ جِهَةِ المَّغَى بِسِبِ استعبالِ جَازاتِ وكِناياتٍ لا يُفهمُ المرادُ بها، ويُسمَّى تَعقِيدًا مَعْنويَّا، نَحْوَ قَولِكَ: «نَشَرَ المَلِكُ ٱلْسِنتَهُ فِي المَدِينةِ» مُريدًا جواسيسَهُ، والصَّوابُ: «نَشَرَ عيونَهُ"ا، وقولِهِ:

و اشبمٌ افاعل الجفخت)، جَفختْ بهم شِيَمٌ على الـحَسَب الأَغَرُ دلائلُ. واالأَغَرَا من كل شيء أعلاه، وأصله البَيّاضُ في وجه الفرس، فإن تقديره: اجفخت بهم شِيمٌ دلائلُ على الحَسَب الأَغَرِّ وهم لا يَجْفَخُون بها، هذا هو حَلُّ البيت.

إِذَنْ بَيْت المتنبي هذا غير فصيح؛ لأن فيه آفتين: فيه غرابة في الكلمات، وفيه تعقيد لفظى أيضًا. فعل هذا لا يكون فصيحًا.

وقد يسأل سائلٌ فيقول: إن الكلمات التي ذَكَرْتَ أن فيها غرابةً وأنها خِلاف الفصاحة، قد تكون في زمن الناظم أو الشاعر فصيحةً مقبولةً؟

والجواب: ليس هذا على كل حال، ولا عِبرة بالحال العارضة. وأحيانا يأتي المتكلمُ أو الناظمُ بالغَرَابات لأجل أن يجتهدَ الناسُ في الوصول إلى معنى كلامه أو ليقال: إنه رجل فصيح له اطلاع قوي في اللغة العربية.

ويسأل آخرُ فيقول: قد يكون في كلام النبي ﷺ بَعَضُ الألفاظ الغريبة؛ حتى ألَّف بعضُ العلماءِ كُتُبُ غَريب الحديث، فهل نقول إن هذا خلاف الفصاحة؟

والجواب: بالنفي؛ لأن الرسول ﷺ ما أتى بهذه الكلمات الغريبة إلا في محلها.

[١] أي: إن الخفاء يكون إما من جهة اللفظ، «وإمَّا مِن جِهة المعنى بسبب استعمال تجازات وكِنايَات لا يُفهَم المرادُ بها، وهو ما يُسمَّى تعقيدًا معنويًا» كأَنْ تَــاْقِ بَكلهاتٍ بَعِيدة عن المُراد، مِثل قَــوْلك: «نَشَرَ الــمَلِكُ ألستتَهُ في المدينةِ» مُريدًا

جواسيسَه، والصواب: «نَشَر عُيونَه».

فإذا قُلتَ: (نَشَر الملكُ ألستة في المدينة» وأنت تُريد بالألسنة الجواسيسَ، فإنك قد عَقَّدت الكلامَ، فمع أن لفظ الكلام طيِّب مستقيم، ليس فيه شيء، لكن هنا خفاءً معنى؛ لأن أرباب اللغة العربية لا يُطلقون الألسنةَ على الجواسيسِ، ولكنهم يُطلقون عليهم العيونَ أو الأعينَ، فيقولون: «نَشَر الملكُ عُيونَه في المدينة».

ولا شكَّ أن العيونَ أقربُ إلى الجاسوس؛ لأن الجاسوسَ ينظر بعينه، والله تعالى يقول: ﴿ يَعَلَمُ غَايِمَةً الْغَثِينَ وَمَا نَحْنِي الصُّدُورُ ﴾ [عافر:١٩].

فكم من إنسان ينظر إليك وأنت تحسبُه ينظر إليك نَظَرُ إعجابِ بها تقول، أو نَظَر اطمئنانِ إليك، ولكنه يُسجَّل بقلبه عليك، فأنت تَظنَّهُ يَنظرُ إليك نظرَ المُستريح المُعجَب بكلامك، ولكن الشريط يتصل بالقلب يُسجَّل أشياءَ ما لا مُحَمَّد عُقباها بالنسبة إليك؛ ولهذا يُسمَّى جَاسوسًا، ويُسمَّى عَبنًا وليس أَذْنًا.

فالجاسوس يُطلَق عليه العين، ومن الممكن أن يُطلَق اللسانُ على الخطيب؛ لأن الخطيبَ يقول بلسانه.

وقد نقول: إن الجاسوس لما يُرى يُسمَّى عينًا، ولما يُسمَع يُسمَّى أُذُنَّا، لكن هذا لا يأتي في اللغة العربية؛ لأن الأُذُن في اللغة العربية هو الذي يَسمع لكل ما يُقال له بدون تمحيص كما في قوله تعالى: ﴿ وَهَنْهُمُ ٱلنَّيْنِ يُؤْدُونَ النَّيِّ وَيَقُولُونَ هُوَ أُذُنَّ﴾ [الوية: ٢٦]، ولا يعني هذا الجاسوس. وهو أُذُن أي: يَسمع كُلَّ أحد، وكلُّ مَن حدَّه بشيء وافَقَه وصَدَّقه. سَأَطْلُبُ بُعْدَ الدَّارِ عَنكُمْ لِتَقْرُبُوا وَتَسكُبُ عَينَايَ الدُّمُوعَ لِتَجْمُدَا<sup>(١١</sup>١٠)

حيثُ كَنَى بالجُمُودِ عَنِ الشُّرورِ، معَ أَنَّ الجُمودَ يُكنَى بِهِ عَنِ البُّخلِ بالدُّموعِ وَقَتَ البُّكاءِ.

[1] قوله: «سَأَطْلُبُ بُعدَ الدَّارِ... إلخ » معناه أن الشاعر يقول:

أنا أطلبُ بُعْد الدار عنكم لتقربوا؛ لأني إذا بَعُدْتُ عنكم اشتقتُ إليكم فقَرُبتم من قلبي، أو لأنني إذا بَعُدتُ عنكم اشتقتم أنتم إليَّ فقَرُبتم إليَّ، هذا يصلح، وهذا يصلح. وتَسكُبُ عينايَ الدموعَ من الفراق لتجمدَ.

والشاهد في قوله: «لتجمدا»؛ حيث كنّى بالجمود عن السرور، مع أن الجموديُكنّى به عن البُخْل في الدموع وقتَ البكاء.

صحيح أن هذا بَعيد، فهو يقول: إن الإنسان إذا بكى ولم تدمع عَينُه، فمعنى ذلك أن عينه جامدة لم تُصِبها حَرارةُ الحُرُن، فَكنَى بالجمود عن عَدم دمع العين عند الحُرن.

واللفظُ هنا كِناية عن السرور، بعكس ما يُستعمَل له؛ لأنَّه يُريد: وتَسكبُ عينايَ النُّموعَ لِأُمَرَّ، وهذا لا يتناسب مع قوله التجمدا».

فنُسمِّي هذا إِذَنْ تَعقيدًا معنويًّا، وإنْ لم يكن في اللفظ شيء وكل شيء في مكانه.

<sup>(</sup>١)البيثُ للعباس بن الأُخف، انظر الكامل في اللغة الأدب للمبرد (١/٦٣/)، والموازنة للآمدي (١/ ٧٤)، والوساطة (١/ ٢٢٤)، والصناعتين لأبي هلال العسكري (١/ ٢١٩)، والإيضاح للقزويني (١/ ٣٤)، وصبح الأعشى (٢/ ٢٨٩).

٣- وفَصاحَةُ المتحلم: مَلَكةٌ يَقتَدِرُ بَمَا علَى التَّعبيرِ عنِ المقصودِ بكلامٍ فصيحٍ في أيَّ عَرضٍ كَانَ<sup>١١</sup>.

[١] فصاحةُ المتكلم: مَلَكة أو قُدْرَة يَمنحُها اللهُ للمُتكلِّم، يتمكن بها من التعبير عن المقصود بكلام فصيح، في أي غرضٍ كان.

هذه فصاحةُ المتكلم، ولكنَّ السؤالَ الذي يَطرحُ نفسَه هو: هل هذه الفصاحة غَرِيزَة أم اكتساب؟

الجواب: أنها غَرِيزَة واكتساب لا شك في ذلك؛ فإن بعضَ الناس يَهِمُ اللهُ -سبحانه وتعالى- القُدُّرةَ على الكلام الفَصيح، وتَنْيِين المعنى وتوضيحه، فيجعله فَصيحًا، قويَّ الكلام، قويَّ الإقناع، ثم لا يزالُ يتذرج شيئًا فشيئًا حتى يصلَ إلى القمة.

كلنا يجد أن كثيرًا من الحُتُطَبَاء ليس لديه قُدْرةٌ فلا يستطيع أن يُعبِّر؛ حتى إنه في بعض الأحيان يكون لديه معنّى في نفسه، لكنه لا يستطيع أن يأتي بكلمات تدل على هذا المعنى.

وهذا لا شك أنه من نَقْص الفصاحة، فالفصاحةُ أن يستطيعَ الإنسان أن يُعبِّر عن المعاني التي في نفسه في أي غرض كان، بكلام فصيح، يتبين معناه السامعُ.

وهناك كلمة أعجمية تُدْعَى «السندوتش» لكن يقولون إن المجمع اللغوي عرَّبه فقال: شَاطِرٌ ومَشْطُورٌ بينها كَامَخٌ (١٠)، ويقولون إن هذا التعريف أفصح من الكلمة.

 <sup>(</sup>١) الكاتئخ: ما يُؤتمنه به، وقيل: نوع من الأدم، انظر الصحاح للجوهري، والمحكم والمحيط الأعظم لابن سيده، كمنح).

إِذَنْ فالحاصلُ: أن الله -سُبحانه وتعالى- قد يَهَب الإنسانَ مَلَكَةً يقتدر بها على التعبر عمَّا في نفسه بكلام فصيحٌ مفهوم، ويَنبينُ لك هذا في خُطَباء كثيرين، ويتبين حتى في المؤلفين.

فمثلًا: شيئة الإسلام ابن تيمية وتلميذه ابن القيم -رحمهها الله- يتكلم كل منها بكلام في موضوع واحد، لكنك تجدُ كلامَ شيخ الإسلام متينًا صَعْبًا؛ لأنه فَخُل، وتجد كلام ابن القيم -وهو فَخُلٌ أيضًا- ليُنّا، واضحَ الأسلوب، سَلِسًا، مع أن المعنى واحدٌ في موضوع واحد.

فمثلًا: يتكلم هذا في الطلاق الثلاث، وذاك يتكلم فيه أيضا، ويتكلم هذا في الحيض، والآخر يتكلم في نفس الموضوع، لكنك تجد في كلامها فرقًا عظيًا.

فعن لم يتمرن على كلام شيخ الإسلام -رحمه الله- يصعب عليه فَهُمُه؛ لأن في كلامه صُعوبةً، ومع أن كلام ابن القيم -رحمه الله- شَبِيهًا بكلامه، ولكنه يكون واضحًا بيّنًا.

فالحاصل أن مثل هذه المسائل مِنَّةٌ مِن الله -سبحانه وتعالى- على العبد، فالله تعالى يَمُنُّ على من يشاء من عباده.

### والفصاحةُ نوعان:

النوع الأول: فصاحة مُكْتَسبّة؛ وذلك بالتَّمَرُّن عليها كأنْ يَتموَّن الإنسانُ على الحَقطَابة مثلًا، ولو أن يخرجَ الرجلُ إلى البرُّ ويستحضرَ الأشجارَ حولَه كأنها رجال، ثم يَـخطبُ فيها، فإن شاء قال: أيها الناسُ، وإن شاء قال: أيتها الأشجارُ،

المهم أن يَتعوَّد على الخطابة.

والنوع النان: فَصاحةً غَرِيزةٍ؛ فكها أن الفصاحة تُكتَسَبُ فمنها ما يكون غريزةً يَمُنَّ بها اللهُ على من يشاء من عباده، فتجدُ المتكلَّمَ طَالبَ عِلْمٍ صَغيرٍ، ومع ذلك يَخطبُ الحُطبةَ البليغة العظيمةَ، وتجدُ بعضَ الناس عالمًا كبيرًا وفَقيهَا نِحْريرًا، ومع ذلك لا يكاد يتكلم إلا كلامًا مُعقَّدًا رَكِيكًا.

وأيضًا بعضُ الناس يكون فصيحًا في الكتابة، غيرَ فصيح في الخَطابة.

وإن شِشتَ أن تعرفَ ذلك فانظر إلى كلام ابن الجوزي -رحمه الله- الواعظ المشهور، وإلى كلام ابن تيمية رحمه الله، فستجد بينهما فَرْقًا من حيث التأثير لا مِنْ حيث القوة المعنوية والاستدلال والأدلة. فمن حيث التأثير تجد أن ابن الجوزي يَحَضُر خُطبتَه عشرات الآلاف، وربها يموت بعضُ الناس من شِدَّة تُأثُره، وابن تيمية لا يبلغ هذا المبلغ.

وقول المؤلف -رحمه الله-: «في أيِّ غَرْضٍ كانَّ نقطة مهمة؛ لأن بعض الناس يكون فصيحًا في غَرَض من الأغراض وغيرَ فصيح في غَرَض آخر. فتجده إذا تكلَّم في باب الأُصُول مثلًا يكون فصيحًا جيدًا، وإذا تكلم في الفقه يكون رديثًا، والعكس.

المهم أن نعرف أن فصاحة المتكلم هي قدرته على التعبير عما في ضميره بكلامٍ فصيح. والكلام الفصيح يجب أن يكون فصيحًا في نفسه، وفصيحًا في كلماته، أي يشتمل على فصاحة الكلمة وفصاحة التركيب. [والبّلاغةُ] في اللَّغةِ: الوُصولُ والانتهاءُ، يقالُ: "بلغَ فلانٌ مُرَادَهُ" إذَا وَصلَ إليهِ، و"بَلغَ الرَّكْبُ المدينةَ" إذا انتَهَى إليهَا. وتقعُ في الاصطلاحِ وصفًا للكلام والمتكلِّم<sup>(۱)</sup>.

### ١ - فبَلاغةُ الكَلام: مُطابَقتُهُ لمقتضى الحَالِ معَ فَصَاحتِهِ [٧].

[1] يقول رحمه الله: «البلاغة في اللغة: الوصول والانتهاء، يقال: "بلغ فلانٌ مُرادَه" إذا وصل إليه، و"بلغ الرَّكُب المدينةَ" إذا انتهى إليها. وتقع في الاصطلاح وصفًا للكلام والمتكلم".

إِذَنْ معنى البلاغة في اللغة: الوصول والانتهاء، أما في الاصطلاح: فإنها تطلق على الكلام وعلى المُتكلِّم.

وسَقَط هنا شيءٌ من الفصاحة وهو فصاحةُ الكلمة؛ لأن البلاغة لا تكون إلا في كلام مُركَّب، بخلاف الفصاحة؛ لذلك أُسقطت هنا فصاحة الكلمة.

لكن مع ذلك لا بد أن يكون الكلامُ البليغُ فصيحًا، فالفصاحةُ مُلازِمَة لنا في كل شيء. فإذا فُقِدَت الفصاحةُ فُقِدَت البلاغة، وإذا فُقِدَت البلاغةُ فقد تُفقَد الفصاحةُ وقد لا تُفقَد.

[۲] بَلاغةُ الكلامِ غَبرُ الفصاحة، فبلاغته: مُطابَقتُه لقتضى الحال مع فصاحته. وهذا أمرٌ زائدٌ على الفصاحة، من أن يكون مُطابِقًا لمقتضى الحال، والحال هو الشيء الذي قِيلَ فيه هذا الكلام.

إِذَنْ المطابقةُ لمقتضى الحال مهمةٌ جدًّا، وهي من الحِكمة. فلو رأيت إنسانًا غضبانَ مُتكدِّرًا تَعِبًا، فهل تُورِد عليه من الكلام ما يَزيده غـيًّا وهـيًّا؟ لا، لا يمكن \_\_\_\_

هذا، فليس هذا من البلاغة، إنها تُخاطبُه بها تقتضيه حالُه.

ولهذا قال: مُطابقتُه لمقتضى الحال مع فصاحته، وهو لا يكون فصيحًا إلا بفصاحة كلهاته.

كذلك مَقامُ الخُطُبةِ مُقتضَاه الوَعْظ، والبَسْط، والتكرار، وما أشبه ذلك. فإذا اختصرَ الإنسانُ اختصارًا نجُلًا؛ فإنه لا يُعدُّ بَليغًا؛ لأنه غَيرُ مُوافِق لفتضي الحال.

والتأكيدُ في الكلام -مِثلُ تأكيد الكلام باليمين، أو بإنّ، أو باللام، أو ما أشبه ذلك- يُوافقُ الشكّ.

فمَثلًا: لو تَكلَّمتَ مع إنسان بكلام ابتدائي، وقُلتَ له: ﴿أَذَّنَ للعشاء، فوالله العظيم الغالبُ الذي لا يُشبهُهه شيء لقد أُذَّن لصلاة العشاء»، فهل هذا موافق لمقتضى الحال أم لا؟

الجواب: بالطبع لا؛ لأن هذا الذي خَبَّرته سينتقدُّك بسبب كُلِّ هذا الحَيْف. إِذَنْ هل يكون هذا الكلام كلامًا بَلِيغًا؟ لا، لن يكون بَلِيغًا، وذلك لأنه غير مُوافِق لمقتضى الحال.

إِذَنْ معنى مُقتضَى: أي ما تَقتضيه الحالُ، ومَعناه الأمرُ الذي قِيل فيه هذا الكلام، سواءً وقتٌ، أو مكانٌ، أو مخاطَبٌ.

فمَثلًا: لو أن إِنْسانًا تَكلَّم عن شخص بكلام جافٍ غليظ، مع أنه إِنسان هادئ، وساكن، تُوثِّر فيه كلمةٌ واحدةٌ بسيطةٌ، فهل يُعد هذا الشخص بليغًا أم لا؟ لا، لا يُعد بليغًا. والحَالُ: ويُسمَّى بالمقامِ، هوَ الأمرُ الحَامِلُ للمُتكلِّمِ على أنْ يُورِدَ عِبارتَه على صُورةِ تحصوصةِ<sup>[1]</sup>.

كذلك لو أنه تكلَّم مع إنسان جبَّارٍ عنيدِ بكلام لَيُّن سهلٍ، فننظر بحسب الحال، إن كان يَليقُ به اللِّين فهو بليغ، وإن كان لا يَليقُ به فليس ببليغ.

ومعنى مُتتضى الحالِ في الحقيقة الجِكمةُ، وأن يكون الكَلامُ واقعًا موقعه، فإذا كُنت تتكلم مع إنسان مُبتدئ في النحو أو في البلاغة، فهل يكفي أن تُمرَّر عليه العبارةَ مرَّ الكِرَام؟ بالطبع لا، لا بُد أن تُردَّد، وتُغيِّر الأمثلةَ، وتُبيِّن، وتُوضِّح، وهذا بخلاف الإنسان العالمِ.

هذا هو معنى مُقتضى الحال، أي ما تقتضيه حال المُخاطب من بَسْط، واختصار، وتَرْدِيد، وتمثيل، وغير ذلك مما يجعل الكلامَ بليغًا.

فلو قُلت مثلًا: (ميمب عليك أن تفعل كذا» بشدة مُحاطِبًا مَن إذا فَمَل عُدَّ فِعلُه كَرَمًا وفَضْلًا، فهذا غَيرُ بليغ؛ لمخالفة مُقتضى الحال.

[1] يقول قال: «والحال -الحال في قولنا مقتضى الحال وهو يُسمَّى بالمقام-هو الأمرُّ الحاملُ للمُتكلِّم على أن يُورِدعِبارته على صُورة مخصوصة».

فعلى هذا إذا كان الأمرُ يقتضي التأكيدَ أُكِّذ، وإذا كان يقتضي عدمَ التأكيد فلا يُؤكَّد، وإذا كان يقتضي البَسْط بُسِط، وإذا كان يقتضي الاختصارُ اختُصِر.

فمثلًا: لو أن رجلًا جاءه العدو، وأراد أن يُنذِر قومَه، فوقف فيهم قائلاً: «يا أيها الناس إن العدو خطير، وإنه قد أقبل علينا، وإنه قريب منا، ومُجاهَدة العدو لإعلاء كلمة الله من الجهاد في سبيل الله، فأُخْلِصوا النيَّةَ وانظروا إلى أسلحتكم، وقَرَّبوها، ثم الحملوها، ثم استعدوا لهه. والمُقتضى – ويُسمَّى الاعتبارَ المناسبَ: هُوَ الصُّورةُ المخصوصةُ التي تُورَدُ عليهَا العبارةُ. مثلًا: المدحُ حالٌ يدعُو لإيرادِ العِبارةِ على صُورةِ الإطنابِ، وذَكاءُ المُخاطَبِ حالٌ يدعو لإيرادِها على صورةِ الإيجازِ، فكُلُّ منَ المدحِ والذكاءِ حالٌ، وكُلُّ مِنَ الإطنابِ والإيجازِ مُقتضى. وإيرادُ الكلامِ علَى صُورةِ الإطنابِ أوِ الإيجازِ مُطابقةٌ للمقتضَى الأ.

كل هذا والعدو عنده، فهل هذا مناسب؟! بالطبع لا؛ لأن العدو قد يظهر فجأةً وهو يخاطب الرجال. لكن المناسب أن يدخل على قومه فيقول: «السلاحَ السلاحَ، جَاءَكم العدو»، فهذا أنسَب.

فصار كلُّ حال يأتي بها الإنسان في كلامه إذا كان مُوافقًا، فهو بهذا يُسمَّى بليغًا، لكن لا بد أن يُلاحِظ فصاحةً كلهاتِه، وفَصاحةً الكلام أيضًا، أي لا بد من فصاحة الكلمة، ولا بد من فصاحة الجملة، ولا بد من فصاحة التُكلِّم.

إِذَنْ فالبلاغة هي مُوافَقة الكلام لمقتضى الحال مع فصاحة كلماته، هذه هي البلاغة.

فإذا قال لك قائلٌ: حُدَّ لي البلاغة اصطلاحًا.

فقل: هو أن يُؤتَى بالكلام مُوَافِقًا أو مُطابِقًا لمقتضى الحال مع فصاحة كلماته.

[۱] يقول المؤلف رحمه الله: «والمقتضى –ويُسمَّى الاعتبارَ المُناسِب- هو الصورةُ المخصوصةُ التي تُورَد عليها العبارةُ» قوله: «ويُسمَّى الاعتبار المناسب» يعني: ما تقتضيه الحالُ، وكلُّ مقام له مناسبته والصورة المخصوصة التي تُورَد عليها العبارة، فمثلًا: المدحُ حالٌ يقتضي أن تُورَد العبارةُ في صورة الإطناب. ومعنى الإطناب لغة: التطويل، أي يُطيل في كلامِه (١)؛ ولهذا تَجدون الإثبات في صفات الشقى كثيرً، والنفي فيها قليل؛ لأن الإثبات كلَّه صفاتُ مدح، وأنت عندما تُريد أن تمدح إنسانًا، تُطنِب وتَذكُر صفاتِه الحميدة؛ لكي يُحمَد عليها ويُمدَح.

ولهذا كان النبي ﷺ حين يَساأُل اللهَ يسالُه بإطناب: «اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي دَنْبِي كُلَّهُ، دِقَّهُ وَجِلَّهُ، وَاَوَّلَهُ وَآخِرُهُ، وَعَلَائِيتَهُ وَسِرَّهُ")، و«اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي مَا قَدَّمْتُ وَمَا أَخَرْتُ، وَمَا أَشْرَرْتُ وَمَا أَعْلَمْتُ، وَمَا أَشْرَفْتُ، وَمَا أَنْتَ أَعْلَمُ بِهِ مِنِّي،"؟.

كلُّ هذا إطنابٌ؛ لأن المقامَ يقتضيه؛ إذ إنك تُخاطِب أَحَبَّ مَنْ تُخاطِبُه، وهو اللهﷺ.

وفي دعاء الميَّت مثلًا يقول ﷺ: «اللَّهُمَّ اغْفِرْ لَمِيَّتَا، وَمُثِيِّنَا، وَصَغِيرِنَا، وَكَبِيرِنَا، وَذَكَرِنَا وَأَثْنَانَا، وَشَاهِدِنَا وَغَائِينَا» (أ، أي لكل هُولاء: لحبيًّنا وميَّتنا؛ لأن كل هؤلاء من الأحياء ومن الأموات، فلكل مقام مقال.

وكذلك أيضًا يَقول رحمه الله: «وذَكاءُ المُخاطَب حَالٌ يَدعو لإيرادها على

<sup>(</sup>١) سيأتي معناه الاصطلاحي في بابه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في كتاب الصلاة، باب ما يُقالُ في الركوع والسجود (٤٨٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب الدعاء في صلاة الليل وقيامه (٧٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في كتاب الجنائز، باب الدعاء للميت (٢٠١٣)، والترمذي في أبواب الجنائز، باب ما يقول في الصلاة على الميت (٢٠٢٤)، والنسائي في كتاب الجنائز، باب الدعاء (١٩٨٦)، وابن ماجه في كتاب الجنائز، باب ما جاء في الدعاء في الصلاة على الجنازة (١٤٨٩)، والإمام أحمد في المسند (٢١/١٤، وقم ١٨٥٤)، (٢٨/١٩، وقم ١٧٥٤، ١٧٥٤٥).

صُورة الإيجاز، فهل ذَكاءُ المُخاطَب بجتاج أن يُطيل؟ بالطبع لا يجتاج؛ لأنكَ لو أطلت له فقد يصير بليدًا لـمَلَلِه من كلامك، لكنَّ الإنسانَ الغَبيَّ بجتاج أن تُطيلَ له، وتُكررَ، وتُبينَ، وتضربَ له الأمثلة، حتى يتبينَ له، مثل قولنا لغبي: «الرئيسُ كلَّمَني في أمرِك، والرئيسُ أَمَرني بمُقابَلتك»، فقد كررت كلمة «الرئيس» مرتين، وكان يُغني أن تقول: «الرئيس كلَّمني في أمرك، وأمرني بمقابلتك»، ولكن كرزًنا كلمة «الرئيس» لغباء المخاطَب، فهو مطابقٌ لمتضى الحال.

ولهذا قال علي بن أبي طالب صَحَلَقَتَظَة "حَدَّثُوا النَّاسَ، بِيَا يَعْرِفُونَ أَثْمِيُّونَ أَنْ يُكَذَّبَ اللهُ وَرَسُولُهُ؟!» ("أ.

فالإنسانُ الذكيُّ يَكفيه الكلامُ القليل، ولو أطلتَ عليه ملَّ، وكَلَّ ذِهنُه، وصار مِثْلَ الغبي.

كذلك الإنسان الذي لديه إنهاءٌ ونَوعٌ من العلم، هل يحتاج إلى التطويل؟ بالطبع لا يحتاج، لكن مَن كان حَدِيثَ عَهدِ بالعلم، فمثل هذا يحتاج إلى التطويل، وإيرادِ الأمثال.

فهذا إِذَنْ مُقتضى الحال المقصود في قولنا: ﴿إِنْ بَلاعَةَ الكلام أَن يكون مُطابقًا لمقتضى الحال مع فصاحة كلماته٬ ويكون كُلُّ من الإطناب والإيجاز مُقتشّى، وإيراد الكلام على صِيغَة الإطناب أو الإيجاز مُطابَقةً للمقتضى.

 <sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب العلم، باب من خَعض بالعلم قومًا دون قوم، كراهية ألّا يفهموا
 (١٢٧).

٢- وَبلاغةُ المتكلِّم: مَلكةٌ يُقتَدرُ بهَا علَى التعبيرِ عَنِ المقصودِ بكلامِ بليغٍ
 في أيَّ غَرَضِ كانَ<sup>[1]</sup>.

ويُعرَفُ التنافُر بالذَّوْقِ، ومخالفةُ القياسِ بالضَّرْفِ، وضَغْفُ التأليفِ والتعقيدُ اللفظيُّ بالنحوِ، والغَرابةُ بكثرةِ الاطلاعِ على كلامِ العربِ، والتعقيدُ المعنويُّ بالبيانِ، والأحوالُ ومُقْتضياتُها بالمعانيِ<sup>11</sup>.

[۱] قال: «وبلاغة المتكلمِ مَلَكة يُقتَدر بها على التعبير عن المقصود بكلام بليغ في أي غَرض كان؟ مثل فصاحته. فإذن البلاغة مَلكَة.

والحقيقةُ أن البلاغة مَلكة واكتساب، فالإنسان يُمكِن أن يكون بالتمرُّن بليغًا، وإن لم يكن عند، مَلكة. والمُلكَة إذا لم يُتمرَّن عليها رُبَّها تَنطِفئ وتَزول؛ ولهذا ينبغى للإنسان أن يُمرَّن نفسَه.

يقال: إن الكسائي –رحمه الله- أولَ ما بدأ في العلم كان لديه عَنْزٌ –وهي الأنثى من الماعز– وكان يجلِسُ أمامها، ويشرح لها، ويقرأ عليها، وهي عَنْزٌ لا تَفهم، لكن من أجل أن يتمرن ويعرف.

فيمكن للإنسان إذا صار وحدّه أن يَتصوَّر أن حولَه طَلَبَةً، ثم يبدأ في الشرح لهم والقراءة ليَتعوَّد، لكن لا يجهر بالقراءة؛ لأنه إذا جَهَر بذلك فقد يَتهمُه الناسُ بالخلل العقلي! إنها هو على كل حال من التمرين.

وعلى كل حال الملكَّة هِبَةٌ من الله ﷺ، ولكن الإنسان قد يكون بليغًا بالتمرن، فلذلك ينبغي للإنسان أن يُمَرِّن نفسه مع الملكة التي وَهَبَه اللهُ إياها.

[٢] قال المؤلف رحمه الله: «ويُعرَفُ التنافرُ بالذوقِ، ومخالفةُ القياسِ بالصَّرفِ،

وضَعفُ التَّأْلِيفِ والتعقيدُ اللفظيُّ بالنحو، والغرابةُ بكثرةِ الاطِّلاعِ على كلامِ العربِ، والتعقيدُ المعنويُّ بالبيانِ، والأحوالُّ ومُقتضياتُها بالمعانِيَّ ومعنى ذلك أنَّ هذه البلاغة تحتاج إلى كل شيء، تحتاج إلى ذَوْق لكي يُعرَف التنافرُ من عدمه.

ثم اعْلَمْ -أيضًا- أن النتافرَ قد يكون تَنافرَا عند شخص وقد يكون غير تنافر عند آخر؛ لأن بعض الناس يَسْهُل عليه النطقُ بالألفاظ المتقاربة، وبعض الناس يصعب عليه ذلك.

فانظر الآن إلى الأسماء الإنجليزية للبلاد أو للأشخاص، فبعضها يصعب النطق بها مثل: "تِشِيكُوسُلُوفَاكِيًا». ففي هذه صعوبة، لكن إذا تمرَّن عليها الإنسان، مثل بعض المذيعين، ما شاء الله، تجده ينطقها بسهولة ويُسر.

كذلك أيضًا المُحالفةُ القياس بالصَّرف، فمخالفة القياس تُعرَف بالصرف، مثلها تقدَّم في كلمة البُوق، التي جمعها: أبواق، بينها قال أبو الطيب: بوقات.

ويُعرَف أيضًا 'ضَعفُ التأليف والتعقيدُ اللفظي بالنحو"؛ لأن ذلك كلَّه يكون عن تقديم، وتأخير، وحذف، وزيادة.

وتُعرَف الغرابةُ بكثرة الاطلاع على كلام العرب، أي إنني أستطيعُ أن أعرف الغريب بالإكثار من الاطلاع على كلام العرب.

ويُعرَف التعقيدُ المعنوي بالبيان الذي سيأتي إن شاء الله.

ويقول رحمه الله: ﴿وَالْأَحُوالَ وَمَقْتَضِياتُهَا بِالْمُعَانِ ﴾، وهو العلم الذي سنعرفه إن شاء الله. فوجبَ عَلى طالبِ البلاغةِ معرفةُ اللغةِ والصَّرفِ والنحوِ والمعانِي والبيانِ، معَ كَوْنِهِ سليمَ الذوقِ، كثيرَ الاطلاعِ على كلامِ العربِ<sup>[1]</sup>.

[۱] قوله: "فوَجَب على طالب البلاغة معرفةُ اللغة، والصرف، والنحو، والمعاني، والبيان، مع كونه سليمَ الذوق، كثيرَ الاطلاع على كلام العرب، يجب ألا يشق علينا هذا الكلام، فهذا لا تُسلِّم به، فليس بلازم أن يعرف الإنسانُ كلَّ هذه الأشياء.

وإن شاء اللهُ سوف تَعرفون البلاغةَ بدون هذه الأشياء كلها؛ لأننا لو سَلَّمنا بهذا، أي قُلنا: يجب تقديم هذا على علم البلاغة، لصار علمُ البلاغة آخرَ العلوم. وستجدون -إن شاء الله- أنكم لستم في حاجة إلى كل هذه الأمور.

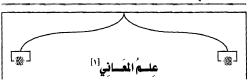
والمؤلف بدأ بعلم المعاني قبل علم البيان؛ لأن علم المعاني أهم من علم البيان؛ لأن علم البيان يَعودُ إلى اللفظ، وعلمَ المعاني يعود إلى المعنى؛ ولهذا بدأ المؤلف -رحمه الله- به.

وكَثيرٌ من العلماء في هذه البلاد يبدؤون بعلم البيان، ومنهم الجارم رحمه الله، فإنه بدأ في كتاب «البلاغة الواضحة» بعلم البيان، ثم المعاني، ثم البديع. رَفَخُ مجد ((وَرَجُو) (النَّجَوَّرِيُّ (أَسِكُنَّ (النِّهُ) (النَّوْويُرِيِّ www.moswarat.com

# علم المعاني

وَفَحُ مِن الأَرَّجِي الْمُؤَدِّي السِّلِيّرُ الإِنْ الْاِدُودِكِ www.moswarat.com





## هوَ عِلمٌ يُعرَفُ بهِ أَحوالُ اللَّفظِ العَربي التِي بَمَا يُطابقُ مُفْتضَى الحالِ<sup>[1]</sup>، ..

[١] أمَّا عن عِلْم المعاني: فَاعْلمْ أن عِلمَ البلاغة ثلاثةُ أقسام:

أولًا: عِلمُ المَعاني.

ثَانيًا: علمُ البَيان.

ثالثًا: علمُ البَدِيع.

فعلمُ البَلاغة يَنحصر في هذه الأقسام الثلاثة. وبدأ المؤلفُ -رحمه الله- بعِلم المماني؛ لأنَّه يتعلق بالمعنى لا باللفظ؛ ولذلك بدأ به.

[٢] قال رحمه الله: «عِلمٌ يُعرَفُ به أحوالُ اللفظ العربي التي بها يُطايِق مُفتضى الحال»، فهذا علم المعاني، «عِلمٌ يُعرَف به»: أي إنك إذا تَعلَّمتَه عَرفتَ به أحوالَ اللفظ التي يُطايِق بها مُقتضى الحال.

وقد سبق لنا معنى «الْمَقتَضى»، ومعنى «الحال»، فمعنى الحالِ: الحالُ التي وَقَع فيها ذِكرُ هذا الكلام، والمقتضى: ما تقتضيه هذه الحالُ من صُورِ مختلفةٍ في الكلام.

فعلى هذا عِلمُ المعاني عِلمٌ مُهِمٌّ؛ لأن مَنْ يَتعلَّمه يَعرِف كيف يُعبِّرُ تَعبيرًا مُوافِقًا لُمُقتَضى الحال، فيكون بتعبيره حكيبًا؛ لأنه عَبَّر بها تقتضيه الحالُ. ولكُل مَقام مَقالٌ، فعِلم المعاني تَعرفُ به كيف تُخاطب الناس، فهو إِذَنْ عِلم مُهم تنبغي العنايةُ به.

ويقول المؤلف رحمه الله: «فتَختلف صُورُ الكلامِ لاختلاف الأحوال» فأنا الآن أقول لعمرو: «زيدٌ قادمٌ غدًا»، فَصدَّقني وذهب. لكن إذا قُلتُ له ذلك فاستغرب، أو رأيتُ منه الاستغرابَ والاستبعاق، فأوكَّد حينئذِ قليلاً فأقول: «إنَّ زيدًا قادمٌ غَدًا». فإنْ رَأيتُ أنَّه أنكر، وقال: «أبدًا لا يمكن أن يُقْدَم غدًا»، هو في أمريكا وتريده أن يأتي لمُنيزة؟! أبدًا هذا مستحيلٌ. حَينئذِ أقولُ له: «والله إِنَّه لَيَقْدَم غَدًا»، حَسَب قُوَّة الإنكار، فالآن اختلفت صُوَرُ الكلام بحسب حال المتكلم.

قال الله تعالى: ﴿وَاَضْدِتِ لَمُنْمَ تَشَكُّهُ أَصَحَبُ الْقَرْيَةِ إِذَ كَيْمَا الشُّرْسَلُونَ ﴿ إِذَ أَرْسَلْمَا إِلَيْهِمُ النَّبِينِ فَكَلَّمُهُمُمَا فَمَزَّقَا بِتَالِئِ فَقَالُواْ إِنَّا إِلَيْكُمْ مُّرْسَلُونَ ﴾ [10-11] أكَّدُونَ ﴿ وَفَقَالُواْ إِنَّا إِلَيْكُمْ مُرْسَلُونَ ﴾ ﴿ قَالُواْ مَا أَشَدُ إِلَّا بَشَرٌ يَمْلُسُنَا وَمَا أَشَرُلُ الرَّحَمْنُ مِن مَنْقَ إِنْ أَشَدُّ إِلَّا تَكَفِيْوَنَ ﴾ [س:10] إنكارٌ صريحٌ فـ﴿ قَالُوا رَبُّنَا يَعَلَمُ إِلَّا إِلَيْكُرُ لَمُرْسَلُونَ ﴾ [س:11].

انظر: لقد أكَّدوا الأولَ، فجاءوا بمؤكِّد واحد ﴿إِنَّا إِلَيْكُمْ تُرْسُلُونَ﴾ وفي الثاني ثلاثة؛ لأنَّ ﴿رَبُّنَا يَمَلُرُ﴾ مِثْلُ الفَسَم، و﴿إِنَّا﴾ و﴿لَلْمُسْلُونَ﴾ ثلاثة مُؤكّدات؛ لأن الحالَ تغيَّرت. ...فتَختلفُ صُورُ الكلامِ لاختلافِ الأحوالِ، مِثالُ ذَلكَ قولُهُ تَعَالَى: ﴿وَلَمْا لَا اللّهِ عَالَى: ﴿وَلَمَا لَا مَا مَثْلَ الْمُ صُورةُ مَنْ مَا فَئِلَ الْمَا صُورةُ مَنْ النّكَ وَلَا اللّهِ عَلَى الْإِرادةِ مَبْنِي للمجهولِ، والثانية فيها فِعلُ الإرادةِ مَبْنِي للمجهولِ، والثانية فيها فِعلُ الإرادةِ مَبْنِي للمَعْلُومِ، والحالُ الدَّاعِي لذَلِكَ نِسبةُ الخَيرِ إليهِ والثانيةُ ويقال الأولَىٰ! أَ

[۱] ويقول المؤلفُ رحمه الله: "تَحْتلفُ صُورُ الكلام لاختلاف الأحوال، مثال ذلك قوله تعالى: ﴿وَأَنَّا لَا نَدْرِى ٓ أَشَرُّ أُرِيدَ بِمَن فِي ٱلْأَرْضِ أَمْرَ أَرَادَ بِهِمْ رَجُّمْ رَشَدًا﴾ [الجن:١٠]» هذا من كلام الجن، فلهاذا حِكاليَّهُ

عن الجن؟ وإلا فهو قول الجن، ولهذا يَحِسُن أن يُقال: «مِثُلُ قَول الله عن الجن»؛ ليتضحَ الأمر.

﴿ وَاَنَّا لَا نَدْرِيَ اَنَتُرُ أُرِيدَ بِمِن فِي الْأَرْضِ ﴾ قال: ﴿ أَدِيدَ ﴾ ثم قال: ﴿ أَدْ زَادَ بِهَمْ رَئُهُمْ رَشَدًا ﴾ اختلفت الصُّورةُ، فإنَّ ما قبل ﴿ أَمْ صُورةٌ مِن الكلام تُخالِف صُورةَ ما بعدها، فالأول: ﴿ أَمَنَرُ أُرِيدَ ﴾ والثاني: ﴿ أَمْ أَرَادَ بِهِمْ رَئُهُمْ رَشَدًا ﴾ فيا وجهُ الاختلاف؟

شَرَحه المؤلفُ –رحمه الله– فقال: «لأنَّ الأولَ فيها فِغلُ الإرادة مَبنيٍّ للمجهول، والثانية فيها فِعْل الإرادة مَبنِيٌّ للمعلوم، ﴿أَزَادَ بِهِمْ زَهُمُّمُ رَشَاكَ﴾ مَعلومٌ، و﴿أَزِيدَ﴾ مَبنِي للمجهول.

وللعلماء في النائب عن الفاعل تعبيران:

الأول: المبني للمجهول؛ أو: لم يُسمَّ فَاعِلُه.

الثاني: مَبنِيٌّ للمَعلوم، كما عَبَّر عن ذلك ابن مالك -رحمه الله تعالى- في الألفية،

وهذا مِثْلُ قوله تعالى: ﴿وَمَغُلِقَ ٱلْإِنسَانُ صَمِيفًا ﴾ [انساء:٢٨] فالفاعلُ معلومٌ، ولكن بُنِي الفعلُ لما لم يُسمَّ فاعلُه.

والحالُ الداعي لِيها حَصَل في الآية نِشْبةُ الخيرِ إليه -سبحانه وتعالى- في الثانية، ومَنْحُ نِشْبةِ الشرِّ إليه في الأولى؛ لأن هذا من باب الأدب، فلا يُنسَب الشرَّ إلى الله (هَأَمَرُّ أُوبِيدَ ﴾ ثم قال: ﴿أَمَرُّ أُوبِيدَ ﴾ ثم قال: ﴿أَمَرُ أُوبِيدَ ﴾ ثم قال: ﴿أَمَرُ مُرَادِيدً ﴾ ثم قال:

وليس معنى ذلك أن الله لم يُخلق الشرَّ، ولكن نقول: إن فِعْلَ الله -سبحانه وتعالى– الفعلَ ذاتَه كلَّه خيرٌ، والذي يَنقسمُ إلى خير وشر هو المفعولَ، المفعول ينقسم إلى خير وشر.

فالإبلُ التي خلقها اللهُ؛ لِيَركبَها الناسُ ويأكلوا منها ويشربوا خَيرٌ، والسَّباعُ التي تأكُل الناسَ وتأكُلُ مَواشيَهم فهذه شر، لكن الشرَّ فيها. أما بالنسبة لحَلْق الله لها فلا شك أنه خير.

فالمَقْفِيُّ منه خَيرٌ، ومنه شَرٌّ، ومنه ما يَجِبُ الرضا به، ومنه ما يَجرُم الرضا به. ففي الأمور الكونية نقول: خيرٌ وشرٌّ، وفي الأمور الشرعية ما يُزْضَى وما لا يُزْضَى. فالمعاصي مِن كُفْر، وفُسوق، وكبانو، وصغائر، مَقْضِيَّةٌ للهُ فَثَلَّ لكن لا يجوز الرضا بها، والطاعاتُ مَقْضِيَّةٌ للهُ فَلَىٰ ولكن يجب الرضا بها.

إِذَنْ فقوله تعالى: ﴿ أَنَرُّ أُرِيدَ بِمَن فِي ٱلْأَرْضِ﴾ لا شك أن الله تعالى أراد هذا، لكن من باب التأذَّب لا يُضافُ الشرُّ إلى الله سبحانه وتعالى.

## ويَنحَصِرُ الكلامُ هُنَا علَى هذَا العلمِ في سِتَّةِ أبوابٍ<sup>[1]</sup>:

ويَتبيَّن من هذا أن عِلمَ المعاني مُهم جدًّا، وأن الإنسانَ يُخاطَب فيه على حسب حاله، فلما كان الشر لا يُسَب إلى الله قالت الجن: ﴿أَشَرُّ أُرِيدَ ﴾ ولما كان الحَيْرُ يُسَب إليه تعالى قالت: ﴿أَمْ أَرَادَ بِهِمْ رَثُهُمْ رَشَدُا﴾.

ومعلوم أن الله -سبحانه وتعالى- لا يَنقِل عن الناس أقوالهُم بلفظها، فالقُرآنُ مُعبَّرٌ به من عند الله سبحانه وتعالى؛ ولهذا نجد في قَصَص الأنبياء أن القِصَّة الواحدة تتفاوت؛ لأن الله -سبحانه وتعالى- يحكيها بقوله مُعبَّرًا عن معناها، وإلا فموسى عَلَيْهَالتَكُمْ لم يكن يتكلَّم باللغة العربية، وفرعون أيضًا ما كان يتكلم بها، وهكذا من ليسوا من العرب الذين نَقَل اللهُ عنهم لم يتكلموا باللغة العربية.

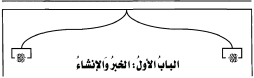
وعلى هذا قد يَسألُ سائلٌ فيقول: هل استخدمت الجنُّ البناءَ للمَجْهول حقًا كها ورد في الآية؟

والجواب: نعم، هكذا قالوه بصِيغَة البناء للمجهول، لكنَّ المَحَكَّ في: هل هذا هو لَفُظُهم أم لا؟ ولهذا تُثني على الجنَّ بهذه الآية.

وَوَجْهُ الإعجاز في هذه الآية أن قوله تعالى: ﴿أَنَّرُ أُرِيدٌ بِمَن فِي ٱلأَرْضِ﴾ جَمَعَ من المعاني شيئًا كثيرًا، وقوله تعالى: ﴿أَمْرَ أَرَادَ بِهِمْ رَبُّهُمْ رَشَكَا﴾ جمع أيضًا من المعاني شيئًا كثيرًا.

[١] قوله: "بَنحَصِر الكلامُ هنا على هذا العِلمِ في سِنَّة أبوابٍ"، هذا تقسيمٌ يُرغِّب الإنسانَ، فسِنَّةُ أبوابِ سَهْلةٌ

فالُوْلفُ -رحمه الله- يُرغَّب الدارسَ في الدراسة، فمن أساليب البَلاغةِ أن يُرغَّب الإنسانُ غيرَه فيها يُريدُه منه.



# كلُّ كلامٍ فهوَ إمَّا خبرٌ أوْ إنشاءُ [١].

[1] فالباب الأول: الخبر والإنشاء؛ فكلُّ كلامِ الدنيا، العالمِ كلَّه -عربيًّا كان أم أعجميًّا- إما خَبَرٌ وإما إنشاءٌ.

والمقصودُ بالخبر هنا: الكلام عن الجُملة كلها وليس المقصودُ به خَبرَ المبتدأ. فَكُلُّ كلامِنا إما نُخبرُ به عن شيء، أو نُنْشِئُ شيئًا.

عندما أقولُ: «تحرجتُ من البيت، وجِئْت، وصَلَيْت المَغربَ، وجَلَسْنا هنا للتَّعلُّم، والكُلُّ أعظمُ من الجُرْء»، ومثل قول الله ﷺ: ﴿إِنَّ قَدُرُينَ كَاكِ مِن قَوْرِ مُوسَىٰ﴾ [النصص:٧٦] فهذا كلُّه من الحَبَر.

وعندما أقول مثلًا: «انتبهوا يا جماعة»، فهذا إنشاءٌ؛ لأني لم أخبر عن شيء مَضَى، لكني أُنشِئُ شيئًا، آمُرُكم به، كذا عندما يُقال مثلًا: «لا تَعْصُوا اللهَّ»، فهذا أيضًا إنشاءٌ.

إِذَنْ فَكُلَّ كلامٍ لا يُخرِج عن الخبر أو الإنشاء. وزاد بعضُ العلماء: ما يكون خَبرًا بِصِيغَته، إنشاءٌ بِعَقْدِه، فقالوا: إن العُقودَ خَبرٌ وإنشاءٌ، مثل: بِعثُ عليك كذا وكذا، فهذا خَبرٌ أم إنشاءٌ؟ أنا ما بِعتُك، فباعتبار الإخبارِ عَمَّا في القلب فهو خَبَرٌ، وباعتبار عَقْدِ البيع مَعكَ فهو إنشاءٌ. والخبرُّ: مَا يَصحُّ أَنْ يُقالَ لقائلِهِ إِنَّهُ صَادقٌ فيهِ أَوْ كاذبٌ، كـ «سافرَ محمدٌ»، و (عليٌّ مقيمٌ ١١١].

ولهذا إذا قُلتَ: "وقَفْتُ بيتي"، فسيظهر المعنى أو أثرُّ الخلاف، فإن كان خَبرًا محضًا، ننظر: هل أنت وقَّفته أمس أم لم تُوقفه؟ فإنْ كنتَ ما وقَّفته فالكلامُ كَذبٌ، ولا يكون البيتُ وَقْفًا.

أما إذا قُلتَ: «وقَّفت بيتي» إنشاءً، أي: الآن أُنشِئ وَقْفَه، صار وَقفًا.

وكها لو قال الرَّجلُ: 'طَلَّقت زَوجتي"، وهو يُريدُ خَبرًا عن طَلاقِ مَضَى، أي مِثل أمس، فننظر إن كان قد طلَّقها فيها مضى فيكون الطلاقُ قد وَقَع بالطلاق الأول، وإنْ كان لم يُطلقها وهو يكذب علينا، فالطلاق لا يقع.

أما لو قال: «أردت بقولي: طلَّقتُ زوجتي الآن»، أي: إِنشاءُ الطلاقِ من الآن، وَقَم الطلاقُ.

وبعضُ العلماءِ أَلْحَقَ صِيغَ العُقُود وجَعَلَه قِسَمًا ثالثًا، وهو أنَّ من الحبر ما هو خَبَرٌ باعتبار صُورتِه، وإنشاءٌ باعتبار عَفْدِه.

وبعضهُم يقول: هذا لا يخرج في الواقع عن الحنبر والإنشاء، وإن كان خَبرًا باعتبارٍ، وإنشاءً باعتبارِ آخر.

إِذَنْ كُلُّ كُلُّامُ إِمَا خَبُّ أَوْ إِنشَاءٌ. وهذا هو ما سار عليه المؤلف رحمه الله.

يكون غيرَ ممكن أن نقول: إنه صادق.

فمثلاً: قال محمد بن عبد الله ﷺ: ﴿إِنِّى رَسُولُ اللهِ، فهذا خَبرٌ، لكن لا يَمكنُ أن نقول فيه إنه كاذبٌ، لا يمكن، لكن هل ذلك بَاعتبار ﴿إِنِّي رَسُولُ اللهِ، أم باعتبار «حال القائل»؟ بالطبع باعتبار حال القائل.

فقد قال مُسْئِلِمَةُ: ﴿إِنِي رسول اللهِ»، وهذا خَبرٌ مثلُ قول الرسول عليه الصلاة والسلام، لكن هل يُمكن أن نَقولَ في قَول مُسْئِلِمَة ﴿إِنِي رسول اللهِ» إنه صادق؟ أبدًا لا يمكن.

فيصير كلامُ المؤلف رحمه الله: «ما يَصحُ أن يُقالَ لقائلِه إنه صادقٌ فيه أو كاذب» باعتبار الكلام، بقطع بقطع النظر عن قائله.

وقد يقول قائلٌ: إن كَلِمة "أو" ليست للتنويع إلا باعتبار أنها مانعةُ خُلُوّ، بمعنى أن كلَّ كلامٍ لا يَخلو من كَوْنه صَادقًا أو كاذبًا، وحينئذِ لا نحتاج أن نقول باعتبار المتكلِّم به.

وإذا قُلئًا: إن «أو» هنا ليست للتَّرْدِيد ولكنها مانعةُ خلوِّ، بمعنى أن كل كلام لا يخلو إما أن يُقال لقائله صادق، أو يقال لقائله كاذب، فحينئذِ لا يُحتاج أن نقول: باعتبار ذاك الكلام: بقَطع النظر عن قائله، لا يُحتاج أن نُقيِّده.

وما دام كلام المؤلف -رحمه الله- يمكن أن يُجمَل على معنَى صحيح، فإنَّ الواجبَ حُمُلُهُ على المعنى الصحيح بدون أن نَزِيد فيه قَيْدًا.

ولو أردنا أن نُطبِّقَ قولَ المؤلف -رحمه الله-: «ما يَصح أن يُقالَ لقائله إنه

صادقٌ فيه أو كاذب على كلَّ كلام مِن كلِّ قائل، ما صَحَّ أن نَصِف كلَّ كلام مِن كل قائل بالصدق والكذب، فهذا لا يُمكن؛ لأنَّ مِن الكلام ما نقول لقائله: أَنِك صادق، ولا يصح أن نقول له كاذب مثل قول رسول الله ﷺ: "إنِّي رَسولُ الله» فهذا لا يُمكنُ أن نقول إنه كاذب.

وبعضُ الكلام لا يمكن أن نقول إنَّ قائله صادق فيه كقول مُسَيلمة إنه رسول الله.

وعلى هذا فيحتاج الكلام إلى قَيْد فيقال: يَصح أن يُقال لقائله إما صادقٌ فيه أو كاذبٌ، باعتبار الكَلامِ، لا باعتبار مَن تَكلَّم به. وهذا إذا قُلنا إن «أو» للتَّرْديدِ، أي إما كذا أو كذا.

أما إذا قُلنًا: إنها للتنويع، وإنها مانعةُ خُلوَّ، بمعنى أن كلَّ كلامٍ إما قائله صادق فيه أو كاذب ما احتجنا إلى هذا القيد.

مثاله: (سَافَرَ مُحَمَّدٌ، فهذا خبر؛ لأنه يصح أن نقول للذي قال لنا: (سَافَرَ مُحَمَّدٌ، كذبتَ: لم يسافر، فهو الآن عندنا، ويمكن أن نقول له صدقت. كذلك (عَلِيُّ مُقِيمٌ، فهذا خبر؛ لأن الذي تكلَّم به يصح أن نقول له: كذبت: عَلِي لم يُقِم، أو نقول: صدقت: عَلِي مُقِيم.

إِذَنْ ضَايِطُ الحَمْرِ: أنه كلُّ كلامٍ يَصِحُّ أن يُقالَ لقائله إنه صادق فيه أو كاذب، إما أن نقول باعتبار الكلام لا باعتبار المُتكلِّم، أو نُطلقها ونقول: «أو» للتنويع، بمعنى أنه يُقال: إما صادق وإما كاذب. والإنشاءُ: مَا لَا يَصِحُّ أَنْ يُقالَ لقاتلِهِ ذَلِكَ، كـــاسافِرْ يَا مُحَمدُ» واأقمْ يَا عَلِيُّهِا أَا

[١] الإِنْشَاءُ: ما لا يصح أن يُقال لقائله: إنك صادقٌ فيه أو كاذب كـ«سَافِرْ يَا مُحَمَّلُهُ والْقِمْ بَا عَلِيُّهُا.

ويسأل سائلٌ فيقول: ما الفَرْقُ بين الجُملةِ الطَّلَبية والجُملة الإنشائية؟

والجواب: أنَّ الجُملةَ الطَّلَبيةَ من الإنشائية، فالإنشاءُ أوسعُ مِن الطَّلَب. فلو قال لك إنسانٌ مثلًا: قُمْ، فهل يمكنُ أن تقولَ له: أنت تَكذُبُ؟ لا، هذا غير معقول، بل تقول له: نعم، أَنْبِش، أو تقول: لا، لن أقومَ.

ولو قُلتَ مثلًا لِشَخص: ﴿لاَ تَكتُبْ يا غانمُ»، فإن هذا إنشاءُ؛ لأنه لا يُمكنُ أن يَقولَ لِى: «صدقتَ، أو كذبتَ»، فين الممكن أن يقولَ ؛ أنا لا أكتبُ».

لكنَّ الجملةَ التي وَجَّهتُها له لا يُمكن أن يقول فيها: "إنها كَذِبٌ، لكن يقول: "إنكَ نبيتني؛ لأنك توهَّستُ أن أكتبُ، وأنا لا أكتبُ.

مِثْلُ آخر: قطل في البيتِ أحدٌ؟ فهذا المِثْلُ إِنشَاءٌ لأنه لا يصح أن يُقال: صَدَفَت أو كَذَبَتَ. وأقولُ مثلًا: قما في البيت أحدٌ، فهذا خَبرٌ؛ لأنه يصح إذا قال: ما في البيت أحدٌ، أن أقول له: صحيحٌ، ليس فيه أحدٌ، أو أقول: كذبتَ، في البيت أحدٌ.

ومما سبق نقول: إذا كان الكلامُ يصحُّ أنْ نَقولَ لقائله صَدقتَ أو كَذبتَ فهو خبِّر، وإذا كان لا يصحُّ ذلك فهو إنشاءٌ.

مِثالٌ آخر: "يا محمدُ" فهل هو إنشاءٌ أم خبرٌ؟ هو إنشاء؛ لأني لو قُلتُ له:

والمُرادُ بِصِدْقِ الـخَبرِ مُطابقتُهُ للواقِع، وبكذبِهِ عَدمُ مُطابَقتِهِ لَهُ، فجُملةُ: "عليٌّ مُقبعٌ" إنْ كانَتْ النَّسبَةُ المفهومةُ منهَا مُطابِقةٌ لــإ في الخارجِ فصِدْقٌ وَإلَّا فكذبٌ<sup>[۱]</sup>.

«يا محمدُ» لن يقولَ لي: أنت تكذبُ، بل يقولُ: نَعم، أو يَهجُرُني، أو يقولُ: ما أنا بمُحمدِ. أما أن يقول: كَذبتَ أو صَدقتَ فهذا لا يمكنُ. ومِثلُه أيضًا «يا عليُّ» في قول المؤلف: «أَوْمُ يَا عَلِيُّ».

[۱] قوله: "والمُرادُ بصِدْق الحَمْرِ... إلخ» فهكذا فشّر المؤلفُ –رحمه الله ا ماهِيَّةَ الصَّدقِ، وهو مُطابَقةُ الخبرِ للواقع، والكذب مُخالفته للواقع. وكَلمةُ "الحارج» الني ذَكرَها المؤلفُ –رحمه الله – تَغيي الواقعَ، لكن المؤلف –رحمه الله – جاء بهذه العبارة من كلام المُتكلِّمين؛ لأن الخارج يُقابلُه ما في الدَّهْن مُقدَّرٌ.

إذا طابَقَ الكَلامُ الواقعَ فهو صِدْقٌ، وإن خالفَه فهو كَذِبٌ، وهنا سؤالٌ: هل يُشترَط قَصْدُ القائلِ أم لا يُشترَط؟ أي لو خَالَف الواقعَ ولم يَقصِد القائلُ، بل يرى أن هذا هو الحقيقة، فهل نقول: هذا كذبٌ وإن كان لا يدري؟ لأننا نتكلمُ عن الكلام من حيث هو كلامٌ.

فلو جاء إلينا رجلٌ وقال: الليلةُ الأحدُ، وهو يعتقد أن الليلةَ الأحدُ، وهي ليست كذلك، فهاذا نقول؟ نقول: هذا كَذبٌ غيرُ مُوافِق للواقع؛ لأن الليلةَ مثلًا الاثنين.

ولو قال رَجلٌ: (إن "يدَ الله» قُدْرتُه»، نقولُ: كذبتَ، وضَلَلْتَ، فهو ضَالٌ؛ وإن لم يَقصدِ الضلالَ، لكنه ضلاَلٌ لا يُذَمُّ عليه إذا كان ممَن عُرِف بحُسْن النية والقَصْد. وَلَكُلِّ جُملةٍ رُكْنانِ<sup>[1]</sup>: مَحَكومٌ عليه. وتَحَكومٌ بِهِ. ويُسمَّى الأولُ مُسندًا إليهِ، كالفاعلِ، ونائبِهِ، والمبتدأِ الذي لَهُ خبرٌ. ويُسمَّى الثَّانِي مُسندًا كالفعلِ، والمبتدأِ الْكنفِى بمَرفوعِهِ<sup>[1]</sup>.

إِذَنْ فالكلامُ إِن طَابَق الواقعَ فهو صِدْقٌ، وإِن خالَفَه فهو كَذبٌ، ولا نَلتفتُ إلى نِيَّة القائل أو عدم نيَّته، حتى لو لم يقصد الكذب فهو كَذِبٌ.

فمثلًا إذا جاء رَجلٌ وقال: «كلَّمت فلانًا»، وقد كلَّم إنسانًا يَظنُّهُ فُلانًا، ولكنَّه ليس فلانًا، نقولُ: كذبتَ.

ولو جاء رَجلٌ يقول: "أنا رَأيتُ النبيَّ ﷺ البَارِحةَ، نعم رَأيتُه، وقبَّلتُ يَدَه، نقول له: صِفْ لنا مَن رأيتَ، فإنْ وصَفَه بوَصْف يُطابق صفاتِ الرسول ﷺ قُلنا صَدقتَ، ولا يُمكنُ أن يُكلَّب؛ لأن الشيطانَ لا يتمثلُ بالرسول ﷺ، وإنْ وصَفه بوصف غير مُطابقِ، قُلنَا كذبتَ، حتى لو كان واقعًا بلِذهنكَ أنه الرسول ﷺ أو سمعتَ قولَ قائلٍ يقول: "إنه الرسول صلى الله عليه وسلم،" أو قال لك هو: "إنه الرسول صلى الله عليه وسلم،" وهو مُخالفٌ لصفاته، فليس الرسولَ ﷺ. والله أعلم.

[۱] كلَّ جُملة من خَبَرية أو إنشائية لا بد فيها من رُكتَيْن، لا تتم إلا بهها، مِثل: «قامَ عليِّ" فهذان رُكنان، «قام» و«علي»، ومثل: «العلمُ نافعٌ" فهذان أيضا رُكنان: «العلم» ركن، و«نافع» ركن، فهل «العلم» جملة أم لا؟ ليس بجملة؛ لأن كل جملة لا بدفيها من ركنين:

 [۲] قوله: «تحكومٌ عليه ومحكومٌ به». ويُستَّى الأولُ مُسندًا إليه، وهو المحكومُ عليه، ويُستَّى الثاني مسندًا وهو المحكومُ به. مِثالُ آخرُ: ﴿فَهِمَ الطالبُ، جُملةٌ فيها رُكنان: الرُّكنُ الأوَّلُ ﴿فَهِمَ، والثاني «الطالبُ»، المحكومُ عَليه هو: الطالب، والمحكوم به: الفَهْم. ويُسمَّى المحكومُ به مُسندًا، ويُسمى المحكوم عليه مُسندًا إليه؛ لأننا في هذا المثال أسندنا الفهمَ إلى الطالب، فعندنا الآن مُسندٌ وهو الفهم، ومُسندٌ إليه وهو الطالب.

وخُلَاصةُ القاعدةِ: كلُّ جُملةٍ مِن جُمل الكلام- سواءٌ كان الكلامُ إنشائيًّا أو خبريًّا - لها ركنان: الأول تحكومٌ عليه والآخر محكومٌ به.

المحكومُ به يُسمَّى مُسنَدًا، والمحكوم عليه يُسمى مسندًا إليه. المثال: فَهِمَ الطالبُ، هذه جُملةٌ فيها ركنان: الأول "فهم" والثاني "الطالب" أحدهما محكوم به ويُسمَّى مُسندًا، والثاني محكوم عليه ويُسمى مسندًا إليه. المحكومُ به الفهم، والمحكوم عليه الطالب، والمسند الفَهْم، والمسند إليه الطالب.

وإذا قُلتُ: «افَهَمْ» فهل هذه جُملة أم لا؟ هي جُملة، ولكن أين الرُّكُن النابي؟ الركن الثاني مُستترَّ وُجوبًا تقديره «أنت»، والمُستترُّ كالموجود. وعلى هذا فقولُك: «افهمُ» جُملةٌ وفيها ركنان أحدهما «افهم» وهو الفعل، والثاني الضمير المستنر «أنت».

يقول المولفُ: (ويُسمَّى الأول مُسندًا إليه وهو المحكوم عليه كالفاعل وناثيه، والمبتدأ الذي له خبرٌ" فالفاعل كما في: (فَهِمَ الطالبُّ» فـ «الطالبُ»: فاعل مرفوع بالضمة الظاهرة، ونائب الفاعل كما في: (فَهِمَ الدرسُّ»، فـ «الدرسُ»، نائب فاعل. والجملة الأن مكونة من ركنين، (فَهِمَ » و«الدرسُ»، وفَهِم يُسمَّى مُسندًا إليه، و«الدرسُ» عكومٌ عليه، والفَهمُ عكومٌ به.

كذلك أيضًا المُبتدأ الذي له خَبرٌ، مثل: «الطالبُ في المُسجِدِ»، و«الطالب»: مسندٌ إليه، ومحكوم عليه. ومثل: «الطالبُ فاهمٌ»، الشيء ذاته، «الطالبُ»: مبتدأ، و«فاهمٌ»: خبر، فـ«الطالب» مسند إليه، و«فاهم» مُسند، و«الطالب» محكوم عليه، والفهمُ محكوم به.

وقوله: «الذي له خَبَر» احْتِرازٌ من المبتدأ المُستَغْنِي بمَرْفوعِه، فإن المبتدأ المستغني بمرفوعه كالفعل.

ويُستَّى الثاني، أي المحكومُ به مُسندًا كالفعل، والمبتدأ المُكتفي بمرفوعه. مثالُ الفِعْل: «قَامَ الرَّجُلُ» وكذلك «فُهمَ الدَّرْسُ». ومثالُ المبتدأ المُكتفِي بمرفوعه: «أَسَارِ ذَانِ؟» وهذا مِثال بالألفية، «سَارٍ» المبتدأ، وهو محكومٌ به هنا لا محكومٌ عليه، والمحكومُ عليه «ذَانِ» لأنها فاعلُ سارٍ، والفاعل محكوم عليه، والفعل والمبتذأ المُستغني بمرفوعه محكومٌ به.

وأعودُ مرَّةَ ثانيةَ فأقولُ: «أَفَاهِمُّ الطَّالِبُ؟» الهمزة للاستفهام، و«فاهمُّ»: مُبتدأ، و«الطالب»: فاعل أغنى عن الخبر. وعندنا الآن جُملةٌ فيها رُكنان، وهي: «فاهمٌّ» و«الطالبُّ». المحكوم به: «فاهمٌّ»، وهو المبتدأ، والمحكوم عليه: «الطالبُ»، وهو الفاعل.

لكن إذا قلتَ: «أَزَيْدٌ قَائِمٌ» تقول الهمزةُ للاستفهام، و"زيدٌ» مبتدأ، و"قائم» خَبرُه، وهنا «زيد» المبتدأ محكوم عليه.

فإذن المبتدأ الذي له خبر يكون محكومًا عليه، والمبتدأ المُستغني بمرفوعه يكون محكومًا به؛ لأنه بمنزلة الفِعل.

#### الكَلامُ عَلَى الْخَبَرِ:

الخبرُ إمَّا أنْ يكونَ جُملةً فعليةً أوِ اسميةً ١٠]:

[فالأُولَى] موضوعةٌ لإفادةِ الحُدوثِ في زمنِ مخصوصٍ معَ الاختصاراً")، وقدْ تُفيدُ الاستمرارَ التَّجَدُّديَّ بالقرائنِ إذَا كانَ الفعلُ مُضارعًا، كقولِ طريفٍ:

والحُلاصةُ: كلُّ جملة لها رُكنانِ، الرُكنان أحدهما مُسند، والثاني مسند إليه، أحدهما محكوم به، والثاني محكوم عليه. لكن ما مَحِلُّ المسند والمسند إليه؟ نقول: تحَلُّ المُسند هو الخبر، والفعل، والمسند إليه: المبتدأ، والفاعل، ونائب الفاعل، إلا أن المبتدأ إذا كان مُستغنيًا بمرفوعه كان هو المسند، وليس المسند إليه.

[١] يقول المؤلفُ رحمه الله: «الحبر إما أن يكون مجملةً فعليةً أو اسميةً»، وقوله «الحبر» هنا ليس المُرادُ به قَسِيمَ المبتدأ، بل المرادُ به قَسِيمُ الإنشاء، أي إن الجُملةَ الحبرية إما أن تكون فعليةً أو اسميةً، فإنْ بُدِثت بالفعل فهي فعليةً، وإن بُوثت بالاسم فهي اسميةً.

أمثلة: «العِلمُ زُيْنٌ»: فهذه جلةٌ اسميةٌ؛ لأنها بُدِتَتْ باسم، «زانَ العِلمُ»: هذه جُملةٌ فِعلية؛ لأنها بُدِتَت بِفِعل، "فُتِلَ الإنسانُ»: جُملةٌ فعلية، «ما أكفره»: جملة اسمية، "خُلِقَ الإنسَانُ صَعِيفًا»: جملة فعلية، «كَانَ اللهُ غَفُورًا رحِيًا»، «اللهُ غفورٌ رحيمٌ»: جملتان اسميتان.

إِذَنْ الجملةُ الفعلية ما بُدِئَتْ بالفعل، والجملةُ الاسمية ما بُدئت بالاسم.

 [۲] قال رحمه الله: «فالأولى - يعني الجملة الفعلية - موضوعةٌ لإفادة الحُدُوث في زمن مخصوص مع الاختصار».

# بَعَثُوا إِلِيَّ عَرِيفَهُمْ يَتَوَسَّمُ (١)[١]

# أَوَكُلَّامَا وَرَدَتْ عُكَاظَ قَبِيلَةٌ

#### الأفعال ثلاثة:

(ماض – مُضارع – أمر).

الماضي لزمن مخصوص مَضَى وانقضى، والأمر لزمن مخصوص هو المستقبل، والمضارع لزمن مخصوص هو الحاضر أو المستقبل.

إِذَنْ قَوَلُ المؤلف رحمه الله: «موضوعة لإفادة الحدوث في زمن مخصوص» الزمن نُقسمه إلى ثلاثة أقسام: الماضي، والحاضر، والمستقبل، فالماضي له الفعل الماضي، والمستقبل له فعلُ الأمر، وقد يكون المضارع، والحاضرُ له الفعل المضارع.

وقول المؤلف: «مع الاختصار» لأن «قام» في: «قَامَ زيدٌ» يدل على معنى الفعلِ وزَمَنِه، وهي كلمة واحدةٌ دلَّت على مدلولين: الفعل وزمنه، هذا وجه الاختصار، أي بدلًا من أن نقول: «زيدٌ قائمٌ أمس»، نقول: «قَامَ زَيدٌ»، والاختصارهنا واضح.

[١] قوله: «وقد تُعيدُ الاستمرارَ» ﴿قَدْ»: للتقليل، أي إنَّ الجملةَ الفعليةَ قد تُغيد الاستمرار التجددي بالقرائن إذا كان الفعل مُضارِعًا، أي جملةٌ خاصةٌ، جملةٌ الفِعليةِ المُضارعيةِ قد تُغيد الاستمرار التجددي.

<sup>(</sup>۱) البيتُ لطريف العنبري، انظر الكتاب لسبيويه (٤/٧)، والبيان والتبين (٢/ ٦٩)، والأصمعيات لعبد الملك بن قريب الأصمعي (١/ ١٦٧)، والمعقد الفريد لابن عبد ربه (٦/ ٢٥)، والمحكم والمحيط الأعظم (٢/ ١٠٥-١١)، (٨/ ١٨٩)، والمخصص (٤/ ٢٨٢) كلاهما لابن سِيدة. ونَسَبه صاحبُ اللسان (ضرب) لطريف بن مالك العنبري، بينها قال في مادة (عرف) هو لطريف بن عمرو.

ومعنى التجددي أي إنه يتجدد شيئًا فشيئًا، وهذه خاصةً بالفعل المضارع، فإذا كان الفعلُ مضارعًا فإنه يُفيد الاستمرار غالبًا، مثل: "كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يُقْرَأُ فِي الجُمْمَةِ بِسَرِّج اشْمَ رَبَّكَ الْأَعْلَى، وَهَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ الْغَاشِيَةِ".

ومثاله قول طريف السابق: «أَوكُلُّهَا وَرَدَتْ عُكَاظَ قَبِيلَةٌ... إلخ»، والشاهدُ في قوله: «يتوسَّم» ومعناه أنه لا يُتَوسَّمُ الآن فقط. فهي إِذَنْ نُفيد هنا التجدد والاستمرار التجددي بالقرينة، والقرينة هي«كلها».

يقول: «كُلَّمَا وردتْ عُكاظَ قبيلةٌ» (ورد»: فعل ماضٍ، والتاء: للتأنيث، و«عكاظَا: مفعولٌ به مُقدَّم منصوب وعلامة نصبه الفتحة.

وهنا سؤال: هل يجوز أن نُقدِّم المفعولَ قبل الفاعل؟ الجواب: نعم، وهو موجود في كلام ابن مالكِ، «وقبيلة»: فاعل.

«بَعَثُوا إلِيَّ عَرِيفَهم» مَن هُو العَرِيفُ؟ العَرِيفُ هو كبير القبيلة الذي يُطلَب منه مَعرفةُ القوم.

وقوله ايَتوسم»: أي يتتَبع العلامات؛ لأنه مأخوذٌ من السِّمة، وهي العلامة.

فهنا أفاد الفعلُ الاستمرارَ التَّجدُّدي بالقرائن، والقرينة التي معنا «كلما».

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي في كتاب الجمعة، وَكُر الاختلافِ على النَّميّان بن بشير في القراءة في صلاة الجمعة (١٤٢٤)، وابن ماجه في كتاب إقامة الصلاة والشُّنة فيها، باب ما جاء في القراءة في الصلاة يوم الجمعة (١١٢٠)، وأحمد في المسند (٣٠/ ٣٨٦، رقم ١٨٤٤٢، ٣٣/ ٣٣٥، رقم ٢٠٣١، ٣٣٤ / ٣٣، رقم ٢٠٣١).

[والثانيةُ] موضوعةٌ لـمُجرَّدِ ثبوتِ المُسنَدِ للمسنَدِ إليهِ نحوَ: «الشمسُ مضيئةٌ"\ا.

وقدْ تفيدُ الاستمرارَ بالقرائنِ إذَا لـمْ يكنْ في خبرِهَا فعلٌ، نحوَ: «العلمُ نافعٌ"ً\".

[١] يقول المؤلف -رحمه الله-: «والثانية -أي الجملةُ الاسميةُ- موضوعةٌ لـمُجرد نُبوت المسند للمسند إليه، نحو: «الشمسُ مضيئةٌ» أي إن الجملةَ الاسميةَ موضوعةٌ لُجردِ نُبوتِ المسند للمسند إليه.

والاستمرار أو عدم الاستمرار إنها يكون بالقرائن أيضًا. فصار الفَرق بينهها أن الجملة الفعلية لإفادة الحدوث، والجملة الاسمية لإفادة اتصاف المسند إليه بالمسند، مثل: «الشمسُ مضيئةً".

أتينا بالجملة الاسمية لإفادة أن الشمس مُتصفة بالإضاءة، لا لأن إضاءتَها مُتجددةً، بخلاف ما لو قلنا: "تُضيءُ الشمسُ"، فإن المعنى تَجدُّدُ إضاءتها.

[۲] قال رحمه الله: «وقد تُفيدُ الاستمرارَ بالقرائن إذا لم يكن في خبرها فعلٌ نحو: «الْعِلْمُ نَافِعٌ» وهي جُملة تُفيد الاستمرار؛ لأن القرينة حالِيَّة، وهي أننا نعرف أن العلم -في كل زمان ومكان- نافعٌ. على أنه يمكن أن نقول للمؤلف: إنها تُفيد أن العلم موقوفٌ بالنفع، فيكون المرادُ بها أن العلم نافعٌ، لكن كَوْن استمراره نافعًا، فهذا يُعلَم بالقرائن.

الاستمرارُ إِذَنْ في الجملة الفعلية أو الاسمية مُستفادٌ من طريق القرائن، فالاستمرار فيهها لا يُعرف إلا بالقرائن. -إِذَنْ فها الفرقُ بينهما ما دامتا قد اتفقتا على أن الاستمرار لا يُعرَف إلا بالقرائن؟

الجواب: الفرقُ بينهما أن الجملةَ الفعليةَ لإفادة حُدوثِ الشيء، والجملةَ الاسميةَ لإفادة اتصاف المسند إليه بالمُسند بقطع النظر عن حدوثه أو عدم حدوثه.

إِذَنْ صارت الجملةُ الفعلية تُفيد الحدوث، والجملة الاسمية تُفيد الاتصاف: اتصاف المُسند إليه بالمسند، وهما لا تفيدان الاستمرار إلا بالقرائن.

مثال: ﴿ الْمُحَنَّدُ يَقِ رَبِّ الْمَسْلَمِينَ ﴾ [الفاغة:٢] هل هذه جملةٌ فعلية أم السمية؟ هي جملةٌ اسمية، فهل هي لإفادة اتصاف المحمود بالحمد ولو لحظة واحدة أم تفيد الاستمرار، والقرينةُ الحاليَّة، وهي أن الله تعلل مُتّصفٌ بصفات الكيال دائيًا، وكذلك خَيراتُه وأنعامُه كثيرةٌ دائيًا. فإذن هذه الجملة أفادت الاستمرار بالقرائن.

#### أمثلة:

- «الشمسُ حازَةٌ» «الشمسُ مضيئةٌ» «الشمسُ كبيرةٌ» «الشمسُ سريعةٌ»
   وما أشبة ذلك. فهذه ليست موضوعة على أنها أفعال في زمن معين ماضي،
   أو حاضر، أو مستقبل؛ لكنها موضوعة لإفادة أنها متصفة بهذه الصفات.
- وفلانٌ طويلٌ، وفلانٌ قصيرٌ، وفلانٌ سمينٌ، (فلانٌ دقيقٌ، وما أشبه ذلك.
   فها المقصود بهذه الجمل؟ المقصود إفادة أن المسند إليه متصف بالمسند.
- «الكِتابُ مفهومٌ»، تُفيد اتصاف المسند إليه وهو الكتاب بالفَهْم، وهذا بخلاف قولنا: (فُهُمَ الكتابُ»؛ حيث تُفيد الـجملة أن هذا الأمر حَـــَــَثَ في

.....

زمن مُعين، فليس مجرد أنه فُهِمَ، لكن تُفيد أنه فُهِم في زمن معين وهو الماضي.

«المسجدُ واسعٌ»، (وَيسِعَ المسجدُ المصلينَ»، هناك فرق بين القولين؛ فمعنى
 «وَسِع» أي في زمن مضى، أما «المسجدُ واسع» فيعني: وَصْفَه بالسَّعة.

إِذَنْ فالمسندُ هو الوصفُ الذي يتصف به الموصوف، مثل: «الليلُ أسودُ»، «الليلُ مظلمٌ»، فهذا الكلام يُفيد أن الليل متصفٌّ بالسواد والظُّلْمة، لكن إذا قلت: «أَطْلَمَ الليلُ»، فمعناه أن الإظلام حَصَل له في وقت مضى.

- (هَذَا الرجلُ مُهذَّبُ الأخلاقِ»، هذا مثال يُفيد اتصاف الرجل بتَهذُّبِ الأخلاق. أمَّا لو قُلنا: «تهذَّبتْ أخلاقُ الرجلِ»، فمعناه أن التَّهذُب حَصَل له في زمن معين، وهو الماضي.
- «قامَ الرَّجَلُ»، هذا أَخْطرُ من قولك: «الرجلُ قائمٌ فيها مضى»؛ لأنك لو فُلتَ: «الرجلُ قائمٌ» وأنت تُريد أن تُخبر عنه أنه قام في زمن مضى، فلا يلزم أن تقول: «قام الرجل» فهذا أخطر؛
   وهذا معنى قوله «مع الاختصار».

وخُلاصةُ القول: إن الفَرْق بين الجُملتين هو من حيث التركيب ومن حيث المعنى، فمن حيث التركيب: فالجملة الاسمية ما ابتُدِئت باسم، والجملةُ الفعلية ما ابتُدئت بفعل، ومن حيث المعنى والمدلول: فالجملةُ الاسميةُ تُفيد اتصاف المسند إليه بالمسند، أما الجملةُ الفِعليةُ فتُفيد حُدوثَ تلك النسبة له في زمن مُعين، يَدلُ على أنه مُتَّصف، لكنه اتصاف دون الاتصاف في الجملة الاسمية، كما أن اتصافه يكون في زمن معين.



وَالأَصلُ فِي الحَبرِ أَنْ يُلقَى لإِفادةِ المخاطَبِ التَّكُمَ الذي تَضَمَّنَتُهُ الجملةُ، كمّا في قولِنَا: «حَضَرَ الأَمِيرُ»[١]، ........

#### [١] لماذا يُلقَى الخبر؟

الأصلُ في الخبر أن يُلقَى لإفادةِ الحكم الذي تضمنته الجملة، فعندما أُخبرك بشيء، فإذا أُريدُ منك؟ أُريدُ أن تعرفَ ما أُخبرتُكَ به، فلو قُلتُ لك مثلًا: "قامَ الرجلُ»، و«ذَهبَ الرجلُ»، و«أكلَ الرجلُ»، و«شربَ الرجلُ»، فيا غرضي مِن هذا كلّه؟ الغرصُ أن أُخبرك بأن هذه الأمور حصلت له، وهذا هو الأصل في الخبر أن يُلقَى لإفادة الحكم الذي تضمَّنه.

فمثلًا لو قلت لطُلَّابي: «إني أريد أن أسمح لكم في عدم الحضور الليلةَ القادمة»، فالمقصودُ بهذا هو إفادة الخبر.

المهم: أن الأصل في الحبر أن يُلقَى لإفادة الحُكُم الذي تضمَّنه؛ لأجل أن نُفيد المُخبَرَ بما تضمَّنه هذا الحبر.

والمؤلف –رحمه الله– يقول مثاله: **«كما في قولنا: «حَضَر الأميرُ**». والفائدة قد تكون مُجردُ بُلوغ الخبرِ، وقد يكون لها مَغْزًى.

يقولون إن أعرابيًّا دخل على أحد الأمراء، وقال له: (وجهُكَ يُشْبِهُ الدَّينَارَّ»، فهذه جملةٌ خَبرية، والأميرُ ذكي، فعَرَف أن هذا الأعرابي يُريد دينارًا. والسبب في انَّ هذا الرجل لم يجد سِوى هذا التعبير يسترحم به الأميرَّ- أنَّ الغرضَ من هذا التعبير إفادةُ الخبر؛ لكن له مغزَّى، وهو الاسترحام، والطلب.

ولهذا يقول المؤلف -رحمه الله تعالى- في الحاشية: "وقد يُلقَى الحُبرُ لأغراض أخرى: أولًا: الاسترحام كما في قول موسى عَنَىقَاتَـنَةَ: ﴿ رَبِّ إِنِي لِمَا أَنْزَلَتَ إِنَى مِنْ خَيْرِ فَقِيرٌ ﴾ القصص: ٢٤ فواضح أنه نُخاطِب الله سُبحانه وتعالى، لكن هل الله –سبحانه وتعالى – لا يدري عن هذا الفقر؟ لا، بل الله يعلمه. إِذَنْ ليس الغَرَضُ أن يُحْبر اللهَ عَلَى بها تضمَّنه هذا الخبر؛ لأن الله يعلمه، لكن الغرض هو الاسترحام، أي: فأعطني، وارهني؛ لأني فقير.

ثانيًا: إظهار الضعف كما في قول زكريا عَنَيَّالِتَكُمْ: ﴿ رَبِّ إِنِّي وَهَنَ ٱلْعَلَمُ يَتَى وَأَشْتَعَلَ ٱلرَّأْشُ شَكِبًا وَلَمْ أَكُنْ بِدُعَالِكَ رَبِّ شَقِيًّا ﴾ [مربم:٤] قال: ﴿ رَبِ إِنِي وَهَنَ ٱلْقَلْمُ مِنْيَ ﴾ إظهارًا لضَعْفه؛ لأن العَظْم إذا وَهَن لم يَصِر لدى الإنسان قوة، والغرضُ من ذلك إظهارُ الضعف في الحقيقة؛ ليرحمه الله؛ ولهذا رحمه، ووهبه يحيى عَيْهاتَكُمْ:

ثَّالثًا: إظهارُ التَّحشُّر كما في قول امرأة عمران: ﴿ رَبِّ إِنِّ وَمَنَعُثَمَا أَنْنَى وَأَلَّهُ أَعْلَمُرُ بِمَا وَضَمَتُ ﴾ [آل عمران٣٦]. وهذا المثال قد يُسلَّمُ به للمؤلف، وقد لا يُسلَّمُ.

المهم أن الإنسان قد يُخبر بالشيء؛ ليُطْهِرَ بذلك خَسَّرَه، مِثل لو قُلتَ: "والله فاتني الدرسُ»، فليس الغرضُ من هذا أنك تُريد أن تُخبر الناس أن الدرسَ فاتك، لكنك تخبرهم عما في نفسك مِن تَحسُّرِ على فواته.

فالمهم إِذَنْ أَن الأصل أَن يُلقَى الخبرُ لإفادة المخاطَب ما تضمنته الجملة مثلها قال المؤلف رحمه الله: «ولكن قد يكون له مغزّى آخر، يُعرَف بالقرائن». أَوْ لإفادةِ أَنَّ المتكلمَ عالــمٌ بِه، نحوَ: ﴿أَنتَ حَضَرْتَ أَمْسِ<sup>﴾[1]</sup>. وَيُسمَّى الحكمُ فائدةَ الخبرِ<sup>[1]</sup>. وكونُ المتكلم عالمًا بهِ لازمُ الفائدةِ<sup>[7]</sup>.

[١] يقول المؤلفُ رحمه الله: «أو لإفادة أن المتكلَّمَ عالمٌ به، نحو: أنتَ حضرتَ أمسيِ»، إذا كنتَ تُكلَّمَ المخاطَبَ بأمر هو يَعلمُه قبلك، تقول: «أنتَ حضرتَ أمسيِ»، فليس الغرضُ من هذا إخبارَه بأنه خبرٌ لأنه لا يدري أهو خبر أم لا، ولكنَّ الغرضَ أن تُخبرُه بأنك عالمٌ به.

كما لو قلتَ مثلًا لشخص: «هذا ابنُك»، وهو يدري أنه ابنه، فقولك: «هذا ابنُكَ» لا تَقصدُ به الاستفهام، ولكنَّ القصدَ منه الإخبارُ وإفادةُ المخاطَب أنك تعرف أن هذا ابنه؛ حتى لا يقول لك: «هذا ولدي».

[٢] ويُسمَّى الأولُ فائدةَ الخبر، إذا كُنتَ سُقْتَ الكلامَ لتُفيد المُخبَرَ، فيُسمَّى هذا فائدة الخبر.

[٣] أمَّا إذا كُنتَ سُفْتَه لتُبيِّنَ ألَّك عَالمُ بحاله، فيُسمَّى لازمَ الفائدة، لماذا؟ لأن المخاطَبَ ليس بحاجة إلى فائدة الخبر، فهو ليس بحاجة أن تُعلِمَه بأن هذا ولده، فهو يَعْرِفُه. وكذلك هو - في مثال المؤلف- ليس بحاجة أن تُعلِمَه أنه حَضَر أسس وهُوَ يدري.

فها المقصود من الخبر الآن؟ هذه قاعدةٌ تُضَمُّ إلى القاعدتين السابقتين وهما: أولًا: الجملة تنقسم إلى: اسمية، وفعلية.

ثانيًا: الفرق بين الاسمية والفعلية في الصيغة والمدلول.

وتُضَم إليهما القاعدة الثالثة وهي:

أَضْرُبُ الْحَبَرِ<sup>[1]</sup>:

حَيثُ كانَ قَصدُ المُخْيرِ بخَيرِهِ إفادةَ المخاطَبِ، ينبغِي أنْ يَقْتَصِرَ مِنَ الكَلامِ على قدْرِ الحَاجَةِ حَذَرًا مِنَ اللَّغوِل<sup>[1]</sup>.

ثالثًا: ما فائدةُ الجملة الخبرية؟ الأصل فيها إفادةُ المخاطَب بما تَضمَّتَتُهُ، هذا هو الأصل، وقد يُرَاد بها معانِ أَخَرُ تُفهَم من السياق، وكُلُّها تُستَّى فائدةُ الخبر، ولكن إذا تكلَّمت بشيء لتُخبِر المخاطَب بأنك عالم به، فإن هذا يُسمَّى لازمَ الفائدة، يُسمِّيه أهلُ المعاني لازمَ الفائدة.

وهنا سؤال، وهو: لماذا يُسمَّى لازم الفائدة؟ والجوابُ: لأن المخاطَب ليس بحاجة إلى استفادة، لكنَّ المُتكلمَ أراد أن يُبِينَ له أنه عالم به، فهذا هو لازمُ الفائدة، وهذه مسألةٌ اصطلاحية، وليست مسألةٌ لغوية، وإلا ففي الحقيقة حتى لو كنتُ أريدُ بذلك لازم الفائدة، فإنها في اللغة العربية فائدةُ الخبر؛ لأني عندما أقول له: «هذا ابنك، فلها فائدة، وفائدته: «لا تُخبرني، فأنا أدري»، هذه هي الفائدة، لكنَّ علماء البلاغة اصطلحوا على أنه إذا كُنتَ تُخاطِب شَخْصًا قد عَلِم مضمونَ كلامِك، لكنا تُربِد أن تُبين له أنك عالمٌ به فإن هذا يُستَى لازمَ الفائدة.

[١] أَضرُب: جَمْع ضَرْب، أي: قِسْم.

[۲] قوله: "حيث كان قَصدُ اللّخبرِ بخبره إفادة المخاطّب" هذا هو الغرض، فعندما يُخبرك إنسانٌ بخبر فهاذا يكون الغرض منه؟ يكون الغرض منه هو إفادتُك بها دلَّ عليه. هذا هو المقصودُ من الخبر.

فإذا كان المخاطَب يَعرفُ المقصودَ، فها يَنبغي أنْ أَتَجَاوَزَ الحَدَّ بالإكثار في كلامي، وإلا كان لَغْوًا. .....

والزيادة التي لا فائدةَ منها تَرْكُها فائدةٌ، أقول لك مثلًا: «أخوك قادم»، والغرض من هذه الجملة هو إعلامُك بأنه قادم.

وهذا لا يحتاج إلى زيادة إيضاح كقولنا: "والله العَلَيِّ العظيم الغالبِ الطالبِ مالكِ السياوات والأرض عالمِ الغيب والشهادةَ إن أخاك لقادمٌ"، فالكلام لا يتطلب هذا؛ ولذلك يُعلَّ لغوًا.

فإذا أردتُ أن أُلقِي الكلام إلى إنسان لأُخرِرَه بمدلوله فقط، فهذا لا يَحتاج إلى توكيد، ولكن يُلقَى إليه بركنيِ الجملة: المسند، والمسند إليه فقط، فنقول مثلًا: «أخوكَ قادمٌ»، أو «قَدَمُ الأميرُ» فقط، ولا يزيدعن ذلك.

يقول المؤلف رحمه الله: «حيث كان قصدُ المُخبِر بخَبَره إفادة المُخاطَب، ينبغي -من حيث البلاغة طبعًا، لا من حيث الشرع، فلو جاء إنسان يُحبِر آخرَ بالخبر، فقال: «والله إنَّ أخاكَ لقادمٌ»، فهل نقول إنك خَالفْتَ الشرع؟ لا، هذا بالنسبة للبلاغة، فينبَغي من حيث صِناعة البلاغة - أن يَقْتَصِر من الكلام على قَلْر الحاجة؛ حَلَّرًا من اللَّغُو»؛ لأن ما زاد عن الحاجة فهو لغو.

فمثلًا لو فُرِض أن إنسانًا لديه ثِقَلٌ في لسانه، فهو يُحُرُك لسانه بصعوبة عند كل حرف من كلامه، فإذا أتى هذا الشخص بزيادة في كلامه وهذه حالُه، فإنه قد جاء بلغو فيه.

فإذن ما زاد على قَدْر الحاجة يكون لغوًا، ويجب أن يكون كلُّ شيء بقَدَر. فما دام الكلام لا يحتاج إلى توكيد فلا تؤكد. فإنْ كانَ المخاطبُ خالِيَ الدِّهنِ<sup>[1]</sup> منَ الحُكُمِ أَلْقِيَ إليهِ الخَبُرُ مُجُوَّدًا عَنِ التَّاكِيدِ، نحوَ: «أَخُوكَ قادمٌ" أوإنْ كانَ مُتردِّدًا طالبًا بمعرفتِهِ، حَسُنَ تَوْكيدُهُ، نحوَ: «إنَّ أخاكَ قادمٌ" أ

[١] يقول رحمه الله: «فإنْ كان المخاطَبُ خَالِيَ الذَّهْن من الحُكمَّ ومعنى من الحَّكُم أي: مما دلَّتْ عليه الجملةُ، فمثلًا: «فَامَ عَلِّ» ما هو الحُّكُم المستفاد من هذه الجملة؟ الحكمُ هو قيام عَلِي. فإذا كان الإنسان المخاطَب خاليَ الذهن وليس لديه معرفة سابقة بهذه الجملة وتُحكُمها:

[۲] يقول المؤلف رحمه الله: «أُلقِيَ إليه الحَبرُ مُجردًا عن التوكيد» أي: بدون أي توكيد، نحو: «أُخُوكَ قَادِمٌ» فهل بجتاج هذا أن يقول: «إنَّ أَخَاكَ قَادِمٌ»؟ لا يحتاج؛ لأن المخاطَبَ الآن خالي الذهن، فلا هو مُستبعِدٌ بحِيثَه، ولا هو مُستبعِدٌ عدمَ بَحِيبُه.

#### [٣] فإن كان المخاطَبُ مُعَرَّضًا للحال الثانية وهي:

"إن كان مُتَرَدِّدًا طَالبًا بَمَهْ فِته حَسُنَ توكيدُهُ نحود الزِّنَّ أَخَاكَ قَادِمُ" أي إذا صار مُتردِّدًا، ومعنى قوله: "مبَردِّدًا» أي أن يكون المُخاطَب الذي أُلقِيت إليه جُملةُ "وإنَّ أَخَاكَ قادمٌ" يَستبعد أن يرجع أخوه بهذه السرعة، كأن يكون قد ذهب إلى مدينة بعيدة جدًّا في الصباح ليشتري شيئًا، ثم رَجَع بعد فَتَرة قصيرة، فقابلتَ المُخاطَبَ فقلتَ له: "أَخُوكَ قَادِمٌ"، فهنا هل يتردد أم لا؟ قد يترددُ، لا سيا إذا كانت مُدَّةُ العودة لا تتناسب مع بُعد المسافة، حينتذ يَحسُن أن أذكُر له الجُملةَ مُؤكِّدةً، فأقول: "إنَّ أَخَاكَ قَادِمُ"، لأجل أن تزيد طُمأنينته بالخبر، ثِفَةٌ به؛ إذ إن الشيء إذا أكَّد يزداد الإنسانُ به طُمأنينة. وهنا يَحسُن أن أَوْكَد له الجملةَ مُؤكِّد.

وإنْ كانَ مُنكِرًا لَهُ وجَبَ تَوكيدُهُ بِمُؤكِّدٍ، أَوْ مُؤكِّدَينِ، أَوْ أكثَرَ، حَسبَ دَرَجةِ الإنكارِ، نحوَ: «إِنَّ أخاكَ قَادمٌ»، أَوْ «إِنَّهُ لَقَادمٌ»، أَوْ «والله إِنَّهُ لقادمٌ»<sup>[1]</sup>.

يقول الله تعالى: ﴿ ثُمَّ إِنَّكُر بَعَدَ ذَلِكَ لَيَتُونَ ﴾ [الموسون: ١٥] الجملةُ هنا خبرية، ثُم إنَّكم ليَّتون، ومُؤكَّدة بمُؤكِّدين، إنَّ، واللَّام، فهل يُنكِر أحدٌ أو يتردد في هذا الموت؟ لا، ولكن سيأتينا أنه إذا كانت حال المخاطَب تُشبه حالَ المُنكِرِ أُكِّد له الحبر، فهؤلاء اللَّاهُون السَّاهُون الذين لا يعملون للآخرة، حالهُم تحكي عن الإنكار؛ ولذلك ناسَبَ أن يُحاطِيوهم بالتوكيد، وهذا سيأتينا إن شاء الله.

[1] قال رحمه الله: "وإن كان مُنكِرًا له وَجَبَ تَوكيدُه بِمُؤكِّد، أو مُؤكَّدُيْن، أو أَكْثَر، حَسْبَ دَرَجَةِ الإِنكار، إذا كان المخاطَّبُ مُنكرًا حُكْمَ الخبرِ، يقول: "لن يَصيرَ هذا أبدًا!"، وزادَ في إنكاره، وَجَبَ أَنْ أَؤكَّد له الحَبرَ بمُؤكَّد، أو مؤكَّدين، أو أكثر، حَسْب قُوة الإنكار، فإن رأيتَه أكثرَ إنكارًا للخَبر، اضرب له الأمثالَ التي تُبيَّنُ إمكانَ صِدقِ هذا الحَيرِ.

إِذَنْ الفَرْقُ بِين الحال الثانية والثالثة، أن الثانيةَ المخاطبُ فيها مُتردِّدٌ، والثالثةَ المخاطَبُ فيها مُنكِرٌ، والثانيةَ يَحسُن فيها التوكيدُ، أما الثالثةُ فيجب؛ لأن الذي فيه إنكارٌ يجب أن يؤكِّد فيه الخبرُ إما بمُؤكِّد واحد، أو مؤكِّديْن، أو أكثر.

ومثاله: "إِنَّ أَخَاكَ قَادِمُّ"، عندما يقال لمخاطَب: "أَخُوكَ قَادِمٌّ"، فيقول: لا، ويُنكِرُ قُدومَ أخيه، فنقول: "إِنَّ أَخَاكَ قَادِمٌّ" وُجُوبًا؛ لأنه مُنْكِرٌ، فيجب أن نؤكّد.

فإذا أكَّدنا، ومع ذلك أصرَّ على إِنكارِه نأتي بمُؤكِّدِ ثانِ مع إنَّ، مثل اللام قبل الفَسَم، فأقول: "إِنَّ أَخَاكَ لَقَادِمٌ». فإن قُلنا هذا وازْداد -والعيادُ بالله - إنكارًا، فحينتذِ نأتي له بمُؤكِّد ثالث، مثل القَسَم، فنقول: «وَاللهَّ إِنَّهُ لَقَادِمٌ»، فَإِذا أَنْكُر بالقَسَم، نُغَلَّظُ القَسَم، مِثلها قال الفقهاء بتَغْليظ الأَيُّانِ في بَعض المواضع، فنأتي له بيمين أغلظ في المكان والزمان والصيغة.

على كل حال، المخاطَب له ثلاثُ حالات:

أولًا: إما أن يكون خالي الذهن من حُكُم الخبر، فيشلُ هذا نُلقِي إليه الخبرَ بدون توكيد؛ لأنه لا حاجة إليه. وإذا لم يكن له حاجة فإن الإتيان بالتوكيد حينتذِ لغوَّ من القول.

ثانيًا: أن يكون مُترددًا عند الشك في صِدْق الحنبر، وهنا يَحسُن – لا يجب – أن نُؤكِّد له ذلك بمُؤكِّد واحد.

ثالثًا: أن يكون مُنكِرًا للخبر، فهنا يجب وُجُوبًا أن نؤكِّد له الحبر بمُؤكِّد واحد، أو اثنين، أو أكثر؛ حَسْب قُوَّة الإنكار، كها قال المؤلف رحمه الله.

فمثلًا: لو أن رجلًا له ابنَّ مُهْجِل كَسُلان، فقلتَ له: "نَجَح وَلدُك"، وهو في هذه الحال غيرُ خالي الذهنِ؛ لأنه يعرف أن ولدَه ضعيفٌ؛ فهو ليس بخالي الذهن في الحقيقة، كما أن لديه انطباعًا عن ولده بأنه سوف يَرسُب، فمثل هذا الرجل عندما أخاطبه أقول له: "قَدْ نَجَحَ وَلَدُكَ"؛ لأن قَدْ هنا للتحقيق، فإذا قال: «لا يمكن أن ينجح أبدًا»، فوجب إِذَنْ أن أقول له: "إِنَّ وَلَدَكَ نَجَحَ»، فإذا لم يُصدِّق، أقول له: "وَالله إِنَّ وَلَدَكَ لَنَاجِحٌ»، فإذا لم يُصدِّق، أقول له: "وَالله إِنَّ وَلَدَكَ لَنَاجِحٌ»، فإذا لم يُصدِّق، أقول له: "وَالله إِنَّ وَلَدَكَ لَنَاجِحٌ»، فإذا الم

مِثالٌ: نقراً في سورة يس قول الله سبحانه وتعالى: ﴿وَاَضْرِتَ لَمُمْ مَنَكُلُ آصَّعَبَ اَلْقَرَيَةِ إِذْ جَاتَهَا ٱلْمُرْسَلُونَ ۞ إِذْ آرْسَلْنَا ٓ إِلَيْهُمْ ٱلنَّيْنِ فَكَذَّبُوهُمَا فَمَزَّزَنَ بِشَالِعِ﴾ إسـ:١٣-١٤] وهذا التعزيزُ ليس بالصِّيغة، ولكن بتَعدُّدِ المُخرِ، وهذا يُفيد التوكيد، فلو أخبرني رجل بخبر، وترددَّتُ فيه، ثم جاء آخرُ وأخبرني به، فهذا يُقوِّي الخبر عندى.

فقوله تعالى: ﴿ فَمَزَنَا مِثَالِئِ ﴾ من باب تقوية الحبر، ليس بالصيغة، ولكن بتعدد المُحْبِر: ﴿ بَنَرُ فَمَزَنَا مِثَالِئِ فَقَالَوْا فِإِنَّا إِلَيْكُمْ مُرْسَلُونَ ﴾ [بس:١١] إِنَّا إِلَيْكُم مُرسَلُونَ، هنا أَكْدوا بموكَّلَدَيْن: بإنَّ، وبالتعزيز بالثالث ﴿ قَالُواْ مَا أَشَدُ إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُتَ وَمَا أَنْزَلَ الرَّحَنَىُ مِن تَتَوِيهِ ﴾ [بس:١٥] زاد أصحاب القرية في الإنكار فقالوا: ﴿إِنَّ أَنْتُمْ إِلَّا تَكْذِبُونَ ﴾ [بس:١٥] فزاد المرسلون في النوكيد: ﴿ قَالُواْ رَبُنًا يَعْلَمُ إِنَّا إِلْيَكُمُ لَمُرْسَلُونَ ﴾ [بس:١٦] فزادوا الكلام بمؤكّدين؛ لأن قولهم: ﴿ رَبُنًا يَعَلَمُ ﴾ بمنزلة القسّم، إن لم يكن أشدً، وأكدوا بإنَّ، وباللام ﴿ بَثَنَرٌ إِنَّا إِلَيْكُمْ لَمُرْسَلُونَ ﴾ حسب قوة إنكار هؤلاء وضعفهم.

إِذَنْ إذا أردتَ أن تكون فصيحًا فأتِ بالكلام على حسب هذه القواعد، وبها يتطلبُه الموقفُ.

ومثال ذلك أن المؤلفين والفقهاء حرحمهم الله- في كتب الفقه، وكتب الحديث، والمصطلح، والهجاء، لا يأتون بأدوات توكيد فيها، وإن حَدَث فنَادِرٌ جدًّا، يقولون مثلًا: "فلانٌ قال في فلانِ بنِ فلانِ كذا وكذا»، ويقولون في الفقه مثلًا: (يحُرُم كذا، ويَجُوز كذا»، فـلا يقولون: "إنه يَحُرُم»، أو "والله إنه يَحُرُم»؛ لأن هـذه فالخبرُ -بالنَّسبةِ لـخُلُوِّهِ منَ التوكيدِ واشْتَمَالِهِ عليهِ- ثَلاثَهُ أَضْرِبٍ كَمَا رَأَيْتَ، ويُسمَّى الضَّرْبُ الأولُ: ابتدائيًّا اللهِ والثانِي: طَلَبيًّا اللهِ

الأحكام تُلقَى إلى إنسان خالي الذهن، وسوف يَقْبَلها، وليس هناك حاجة للتأكيد.

لكن لو نَظرنا للخُطَب مثلًا، فسنجد أن فيها تأكيدات؛ لأن الخطيب قد يُخاطِب أَناسًا شِبَه مُنكرين؛ بسبب غَفْلةٍ منهم، وعَدم قبامهم بها يجب عليهم.

[۱] يقول المؤلفُ رحمه الله: "فالخبرُ بالنسبة لخُلوه من التوكيد واشتبالِهِ عليه ثلاثةُ أَضْرِب كها رأبت، يُسمَّى الضَّرْبُ الأولُ ابتدائيًّا». ونلاحظ هنا أن العلماء، وكلَّ أهلِ جِنْسِ من العلم لهم اصطلاح، فالجملة الابتدائية عند النحويين غير الجملة الابتدائية هنا:

فعند النحويين هي التي ابْتُدِئَ بها، أما الجملة الابتدائية في البلاغة فهي الخالية من التوكيد سواء ابْتُدئ بها أو لم يُبتّناً، ولهذا يُسمى الضرب الأول ابتدئيًّا.

[۲] «والثاني طَلَبَيًا»، العجيبُ أن هذا خَبَرٌ ونُسمِّيه طَلَبًا، مع أن الطَّلَب من أقسام الإنشاء مثل: الأمر، والنهي، وغير ذلك.

وهنا تنبيه: فنحن الآن لا نتكلَّمْ عن وَصْفِ دلالة الخبر أو دلالة الجُملة، ولكننا نتكلم عن وَصْف الحِملةِ ذاتها، فإذا أُلقيتَ الجُملةُ الحَبريةُ إلى شخص مُتردِّ مِسَمِّيْناها طَلَبَيةً؛ لأن ذلك باعتبار حال المُخَاطَب، فكانَّ المُحَاطَبَ طالِبٌ تأكيدَ الحَبر.

هذا هو السبب في تسمية الجملة هنا بالطلبية؛ لأن المخاطبَ الأن لليه تردُّد، فكأنه يقول بلسان الحال أطلبُ منك أن تؤكّد لي -جزاك الله خيرًا- هذا الخبرَ.

والثَّالثُ إِنْكاريًّا ١١١.

# ويكونُ التَّوكيدُ بإنَّ، وأنَّ [1]، ولام الابتداءِ [1]، .....

[۱] والثالث يُسمى إنكاريًّا. وأظنُ وَجُهَ تسميةِ الإنكار واضح، فالسبب أن المخاطب يُنكرُّ، فإذا قُلتَ له: «أخوك قادم»، أَنكرَ وقال: «ما قَدِمَ، الظاهرُ الَّك قد يُمْتَ ورأيتَ في منامك أنه قادم، فها هذا إلا أَضْغاثُ أحلامٍ». ومن هنا يُلقَى الحَبرُ إلى هذا المُنكِر مؤكَّدًا وُجُوبًا. وتُسمَّى هذه الجملة الحَبرية بالجملة الإنكارية.

#### ومن المؤُكِّداتِ في الجُملة:

[۲] إنَّ، وأنَّ المُثقَلتين والمُخفَّفتين، أي «إنَّ»، و«إنَّ» المُخفَّفة من الثقيلة، و«أنَّ»، و«أنَّ» المخفَّفة من الثقيلة. مثال ذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِن كَامُوا لَيَقْتُونَكَ ﴾ [الإسراء: ٣٧] فهذه مؤكَّلة بمؤكِّلدُيْن: «إِنْ»، و«اللام». أما «أَنْ» المصدرية فَغَيْرُ مؤكَّدة.

[٣] لامُ الابتداء، مثل: «لَزيدٌ قائمٌّ»، فهي ليست كقولك: «زَيدٌ قائمٌّ»؛ لأن الثانية غيرُ مؤكَّدة والأولى مؤكَّدة، ومثل قول الشاعر:

لَعَمْرُكَ مَا السَّعَادَةُ جَمْعُ مَالٍ وَلَكِنَّ التَّقِيَّ هُـوَ السَّعِيدُ(١)

<sup>(</sup>١) البيث للمُطيئة برواية: ولستُ أرى السعادة بَحْم مال... انظر ملحقات ديوان الحطيئة (ص:٣٩٣)، والبيان والتبيين (١٩٦٢) ١١٦ (١١٠ (١٨٦ /١٢) والمقد الفريد (١٨٦ /١٨)، وأمالي القالي (٢٠٢/٢)، والأعاني (١٤٦/٢) وأياب الأداب لأسامة بن منقذ (ص:٢٢)، والحياسة البصرية لصدر الدِّين البصري (٢٧/٢). كما ورد البيت بالرواية التي ذكرناها في الحياسة البصرية (٢/٢)، وكذلك في حاسة البحتري (ص:١٥٥) منسوبًا لعبد الله بن المخارق نابغة بني شببان، وهما من قصيدة طويلة في ديوانه (ص:٣٥).

#### وأحرفِ التنبيهِ ١١١، .

(إِنَّ) و(اللام)، مثل قول الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ لَيْنِي نَهِيمِ ﴾ [الاننطار:١٣] أُكَّدَت الآية هنا بإنَّ ولام الابتداء.

[١] الوَأخْرفُ التَنْبِيه»، مثل: الهمزة، وأَلَا، ويَا، فأحرف التنبيه من أدوات التوكيد. ووَجْه كونها من أدوات التوكيد أنه لولا أن الخبرَ هامٌّ ما نُبُّة المخاطَبُ عليه، وما احتاج إلى توكيد.

ومن أدوات التوكيد أيضا ما ورد في قوله تعالى: ﴿ لَا أَفْيَمُ بِيَوْمِ اللَّهِيْمَةِ ۞ وَلَا أَفْيَمُ بِالنَفِسِ اللَّهَامَةِ﴾ [النبامة:٢-٢]، وقوله: ﴿ لَا أَفْيِمُ بِهَذَا الْبَلَدِ ۞ وَلَتَ جِلُّ بِهَذَا إِلَيْهِ﴾ [البلد:٢-٢] وقوله: ﴿ فَلَا أَفْيِمُ بِهَا بْشِيرُونَ﴾ [الحاقة:٢٨] وما أشبه ذلك.

فـ «لا» في قوله «لا أقسم» لا تصلح أن تكون نافية؛ لأن المقصودَ القَسَم، فلا يمكن أن نجعل «لا» نافية. إِذَنْ «لا» للتنبيه، وهذا هو الصحيح في الإعراب.

وأيضا كقوله تعالى: ﴿فَلَا أَفْيِمُ مِنِ ٱلْنَكْنِقِ وَٱلْفَرْبِ إِنَّا لَغَنْدِمُونَ﴾ [المارج: ٤٠] الصحيح أن «لا» هذه للتنبيه، وإذا كانت للتنبيه صارت الجملةُ مُؤكَّدة؛ لأن أدوات التنبيه كلها تُفيد التوكيد.

[ألاً] كقوله تعالى: ﴿أَلَا يَظُنُّ أُولَكِكَ أَنَهُم مَبَعُونُونَ﴾ [الطففين:٤] هذه أيضًا للتنبيه، وتُفيد التوكيد. ومثل قول عمرو بن كالمثوم:

## أَلَا لَا يَجْهَلَ نَ أَحَدٌ عَلَيْنَا فَنَجْهَلَ فَوْقَ جَهْلِ الْجَاهِلِينَا(١)

 <sup>(</sup>١) البيت لعمرو بن كلثوم من معلقته، انظر ديوانه (ص:٧٨)، وشرح المعلقات السبع للزوزني
 (ص:١٥١)، وشرح القصائد العشر للتبريزي (ص:٢٨١)، وأشعار الشعراء الستة الجاهليين

# والقَسَمِ [١]، ونُونَيِ التَّوْكيدِ [٢]،

[أَمَا] من أدوات التوكيد، للتنبيه، كقول الشاعر:

أَمَــا وَاللهَ إِنَّ الظُّلْــمَ شَــيْنٌ وَمَا زَالَ الُـمسِيءُ هُوَ الظُّلُومُ<sup>(١)</sup>

وعلى كل حال فأدوات التنبيه التي يتكلم عنها النحويون، بعضُهم حَصَرها وعدَّها، وبعضهم ذكرها مُشتَّة في كتب النحو.

[١] الفَسَمُ من أدوات التوكيد، وهو موجود بكثرة في القرآن، ولا سيها في السُّور الَكيَّة؛ لأنه تعالى ثُخاطِب قريشًا المُنكِرة، فتجد في آيات السور المكية كثيرًا من القَسَم.

فإذا قال قائلٌ: كيف يكون القَسَم من أدوات التوكيد؟ فالجواب نعم هو من أدوات التوكيد؛ لأن المُقسِمَ يُؤكِّد الخبرَ بالقَسَم، فالقَسَم توكيدُ الشيءِ بذِكْرِ مُعظَّمٍ بصيغة مخصوصة.

ومن أمثلة ذلك قول الله تعالى: ﴿ وَتَأَلَّهِ لَأَكِيدَنَّ أَصَّنَكُمْ ﴾ [الأنبياء:٥٧].

[٧] نُونَا التوكيد الثقيلةُ والخفيفةُ، نُون التوكيد الثقيلة هي المُشدَّدة هكذا

للأعلم الشنتمري (١٨٨/١)، وجهوة أشعار العرب (١٧٨/١)، ٣٠٠)، والعقد الفريد (١/٣٤٤)، عيون الأخبار (١/٢٠٠)، وبلوغ الأرب في فنون العرب للنُّويْري (١٦/١)، وأساس البلاغة للزغشري (١/٥٥١).

<sup>(</sup>١) البيت مسوب لأي المتأهبة برواية: أما والله إن الظلم لؤم... الحياسة البصرية (٢٣/٣)، والمبالسة وجواهر العلم لأي بكر الدينوري المالكي (٥/ ٧٣)، وأدب الدنيا والدين للراوردي (١٣٨/١)، وتهجّة المجالس لابن عبد البر (١/ ٨٨)، والكامل في التاريخ لابن الأثير (٥/ ٥٩٠)، والبداية والنهاية لابن كثير (١٤/ ٣٣٩). وهو منسوب لعلي بن أبي طالب بهيهة في فُمُعب الإيان للبيهقي (٩/ ٨٤٥).

#### والحروفِ الزائدةِ<sup>[١]</sup>، ....

انَّ» والحفيفة هي غير المشددة هكذا «نْ». وقد اجتمع النونان في قوله تعالى:
 ﴿يَشْجَنَنَ وَلَيَكُونَا مِنَ الصَّغِينَ ﴾ [بوسف:٣٦] ﴿لَيُسْجَنَنَ النون هنا هي المُشدَّدة المُخففة، وكلتاهما من أدوات التوكيد.

وهنا سُؤال: هل في الآية السابقة قَسَمٌ؟ نعم، فيها قَسَمٌ. فإذن قد يكون القَسَمُ صريحًا ملفوظًا به، وقد يكون مُقدَّرًا، وفي كلتا الحالين هو من أدوات التوكيد.

وأي لامٍ تدخل على الفعل المُضارع المؤكَّد بالنون هي لام القَسَم. وأما اللامات الأخرى فيُنظَر إلى السياق، فقد تكون لامَ الابتداء، أو قد تكون لامَ التوكيد.

ومن أمثلة لام القَسَم ما جاء في قوله تعالى: ﴿وَإِذَ آخَذَ اللَّهُ مِيشَقَ النَّيْتِينَ لَمَاّ ءَاتَيْتُكُم مِن كِنَكِ﴾ [آل عمران: ٤٨] هذه لامُ القسم، فقد ذُكِر الميثاق قبلها فهي لام القسم. فالمهم أن اللام الداخلة على المضارع المؤكد بالنون هي لام القسم، وتكون مفتوحة دائيًا.

[1] "والحروفُ الزائدة»: ولا يصح أن نقول: إنها زائدة بمعنى أنها لَغُوّ لا فائدة منها، بل نقول: هي زائدة من حيث التركيب، لكنها من حيث المعنى مُفيدةٌ للتوكيد.

فيصح أن نقول: هي «زائدة زائدة» نعم الأولى لازمةٌ، والثانية متعديةٌ؛ لأن زاد ونقص تُستعملان متعديتين ولازمتين، تقول: «نَقَصَ المالُ»، فهذه لازمة، وقال الله تعالى: ﴿ثُمَّمُ لَمْ يَنْقُصُوكُمْ شَيِّكًا﴾ [النوبة:] فهذه مُتعدية.

## والتكريرِ الله وقَدْ الله وأمَّا الشَّرطيةِ اللَّه والتَّا

إِذَنْ نقول: الحروف الزائدة «زائدة زائدة» أي زائدة في التركيب، زائدة في المعنى، أي تَزيد في المعنى، فتكون «زائدة» الأولى من باب اللازم و «زائدة» الثانية من باب المتعدي، أي إن الزائد إعرابًا زائدٌ معنّى، إِذَنْ فالزائد زائد.

ومن أمثلة الحروف الزائدة "مِنْ" في قوله تعالى: ﴿ أَن تَقُولُوا مَا جَآةَنَا مِنْ بَشِيرِ وَلَا نَذِيرِ﴾ [الماندة:١٩]. ومن هنا فليس هناك زائد في القرآن.

[۱] «**والنَّكْرِيرُ**»: فهو أيضا توكيدٌ: مثل أن تقول: «قُمْ قُمُ»، أو تقول: «جَاءَ زيدٌ جَاءَ زيدٌ»، فهذا يُسمَّى توكيدًا لفظيًا، قال ابن مالك:

«وَمَا مِنَ التَّوْكِيدِ لَفْظِيٌّ يَسجِي مُكَرَّرًا كَقَوْلِكَ: «ادْرُجِي ادْرُجِي»(١)

ومنه على قول بعض العلماء: ﴿ أَلَقِنَا فِى جَهَّمُ كُلُّ كَفَلَا عَنِيهِ﴾ [ق:٢٢] فإن بعض المفسرين يقول: معنى «ألقيا» أي: ألقي ألقِ؛ لأن المخاطَب واحد، والتثنيةُ للفاعل تثنيةٌ للفعل، هكذا قيل، وقيل: إنَّ «أَلْقيا» خِطابٌ للمَلكين.

ومن ذلك أيضًا قوله تعالى: ﴿ كُلَّا سَوْفَ تَعَلَّمُونَ ۞ ثُمَّ كُلًّا سَوْفَ تَعَلَّمُونَ ﴾ [النكاثر:٣-٤].

[۲] (قَدْ) تُعَدُّ من أدوات التوكيد، فإذا قُلتَ: «قَدِمَ زيدٌ» فهذا غير مؤكَّد، أمَّا إذا قُلتَ «قَدْ قَدِمَ زيدٌ» فهذا مؤكَّدٌ.

[٣] (أمًا) الشرطية: مثل قوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا ٱلْيَبَدِهُ قَدْ فَهُوْ ۞ وَأَمَّا ٱلسَّمَابِلُ فَلَا نَهُرُ﴾ [الضحى:٩-١٠] هذه أمَّا الشرطية.

(١) ألفية ابن مالك (١/ ٤٦)، وشرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك (٣/ ٢١٣).

#### الكلامُ عَلَى الإنشاءِ:

الإنشاءُ إِمَّا طَلَبِيٍّ أَوْ غَيْرُ طَلَبِيِّ، فالطَّلبِيُّ مَا يَستدعِي مطلوبًا غيرَ حاصلٍ وقتَ الطلبِ<sup>[1]</sup>، وغيرُ الطلبيِّ مَا ليسَ كذلكُ<sup>[۲]</sup>. والأولُ يَكونُ بخَمْسةِ أشياءَ: الأمرِ، والنهي، والاستفهام، والتمنيِّ، والنَّداءِ<sup>[۲]</sup>.

«الكلام على الإنشاء»: الكلام عن الخبر بسيط وقد انتهى، والآن الكلام عن الإنشاء.

[١] يقول المؤلف -رحمه الله-: إنه ينقسم إلى قسمين: طَلَبَي، وغير طَلَبي، فالطلبي ما يَستدعي مطلوبًا غيرَ حاصلٍ وقتَ الطلب، وغيرُ الطلبي ما ليس كذلك، وسيأتي إن شاء الله.

فالقسم الأول هو الطلبي: فمثلًا لو قلنا لشخص: «قُمْ» فالقيام هذا غيرُ حاصلِ منه؛ إذ لو كان قائبًا لمَا قلنا له: «قُمْ». كذلك: هل قامَ زيد؟ لو كنتُ أعلمُ ما سألتُ، فهذا إِذَنْ يستدعي مطلوبًا غيرَ حاصل وقت الطلب.

وأمًّا مثل قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوٓا عَامِنُوا ۚ بِلَقَهِ وَرَسُولِهِـ ﴾ [انساء:٣٦] فالمرادُ استمروا في إيهانكم، وليس إيهانًا ابتدائيًّا؛ لأنهم مؤمنون.

[۲] يقول رحمه الله: «وغيرُ الطلبي ما ليس كذلك» يعني: ما لا يستدعي
 مطلوبًا غيرَ حاصلٍ وقت الطلب، كما شيذكر إن شاء الله.

 [٣] والأول وهو الطلبي يكون بخمسة أشياء: الأمر، والنهي، والاستفهام، والتمني، والنداء:

فالأمر مثل: «قُمْ»، والنهي مثل: «لا تَجلسْ»، والاستفهام مثل: «هلْ قامَ زيدٌ؟» والتَّمني مثل: «لَيْتَ لِي مَالًا فأتصدقَ منهُ»، والنداءُ مثل: «يَا زيدُ».

# أَمَّا الأمرُ: فهوَ طَلَبُ الفعلِ علَى وَجْهِ الاستعلاءِ [١]، ......

[1] قوله: «ألمَّا الأمرُ: فهو طَلَب الفعل على وجه الاستعلاء» المراد بالفعل في وجه الاستعلاء» المراد بالفعل في قوله: «طَلَبُ النامية والمُثَابُ المُناسِ «طَلَبُ إيجاد الشيء؛ لأنه قد يكون المطلوبُ قولًا، كها قال النبي ﷺ لعمه أبي طالب: «أَيْ عَمِّ قُلُ: لَا إِلَّهَ إِلَّهُ اللهُ اللهُ (١) وقُلُ: فِعْلُ أَمر، والمطلوبُ قَولٌ.

إِذَنْ معنى: "طَلَبُ الفِعل» أي طَلَب إيجاد الشيء، سواءً كان فِعْلَا أو قَوْلَا، حتى لو قُلتَ مَثَلًا: «اتْرُكْ هذا»، فـ«اترُكْ»: فِعلُ أمر، مع أنه يُطلَب به تَرْك الشيء، وكذلك: "كُفَّ عَنْ هَذَا»، فـ«كُفَّ": فِعل أمر أيضًا، مع أن معناه لا تفعل. ولا تُسمَّى هذه الصيغة نهيّا، ولكن تُسمَّى أمرًا؛ لأن النهيَ له صيغةٌ واحدة، وستأتي إن شاء الله.

فإذن المرادُ بالفعل هنا طَلَبُ الفِعل، أي طَلَبُ إيجاد شيءٍ لم يكن حاصلًا، سواء كان قولًا أو فِعلًا، حتى لو كان تَرْكًا.

وهنا يَخْسُن أن يُقال: "هو طَلَبُ الفِعل على وجه الاستعلاء بصيغة خصوصة"، فخرج بقولنا "طَلَبُ" ما ليس بطَلَبٍ، وخرج بقولنا "طَلَب الفِعلِ" طلبُ التَّرْك، وبقولنا "على وَجْه الاستعلاء" خرج الالتهاس، والدعاء، وما أشبهها، فها كان على غير وجه الاستعلاء كالالتهاس، والدعاء، فهذا طلب لا على وجه الاستعلاء، فلا يكون أمرًا.

فأنت مثلًا إذا قُلت: «يَا ربِّي اغْفِرْ لِي»، فهذا طَـلَبُ فِعْل، وهو المغفرة، لكن

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب المناقب، باب قِصة أبي طالب (٣٨٨٤)، ومسلم في كتاب الإيهان، باب أول الإيهان قول لا إله إلا الله (٢٤).

الاستعلاء؛ لأنه مُعلِّم.

لا على وجه الاستعلاء؛ إذ ما مِن إنساني يَشْعر بنفسه أنه مُستعلِّ على الله ﷺ، لكن لو قُلتَ لولدك: «اجلسُ»، فهذا طلبُ فِعلٍ على وجه الاستعلاء، وهذا واضح، أو يقول القائد للجُنْد: «الَّجَهُوا إلى المكانِ الفلاني»، فهذا طَلَب فِعل على وجه الاستعلاء، أو يقول المدرس للطلبة: «انتبهُوا»، فهذا أيضًا طلب فعل على وجه

وإذا قال الزميلُ لزميله: «أعطِني قلمَكَ»، فهل هذا على وجه الاستعلاء؟ لا، الزميل لا يستعلى على الزميل، لكنه يلتمس منه ذلك، وليس على وجه الاستعلاء.

فإذن الأمر هو: طَلَبُ الفعل على وجه الاستعلاء، وقوله: «على وَجْه الاستِمْلاء» لم يقل بدلًا منه: «طَلَبُ الفعلِ من العالي إلى النازل» كها قاله بعضُ البلاغيين؛ لأن الأمرَ قد يكون دون النازل، ولكنه يَشعر بأنه فوقه، وإن لم يكن في الحقيقة أعلى منه.

فلنفترض أن عبدًا من الأرقاء تحكم في سَيِّده، كأن يكون قد انفرد به في البَرَّ أو العراء مثلاً، وقال له العبدُ: "هيَّا اخْطِب لناء، هكذا يقول العبدُ للسيد، فهذا فِعل أمر، فأيها أعل؟ لا شك أن السيد أعلى، لكن العبد الآن شَعر بأنه أعلى، فلذلك يُعد هذا التوجيه منه أمرًا، مع أن منزلته دون منزلة سَيِّده بلا شك، لكن العبد الآن انفرد بسيده، ورأى نفسه أقوى منه، وقال له: "اخْطِب وإلا خَطَّبت رجليك، فهذا إذَنْ استعلاء، وليس عُلوًا.

وقول فرعون لهامان: ﴿ أَبْنِ لِي صَرَّعًا ﴾ [غانر:٣٦] فـــ«ابْنِ » هذا على وجه الاستعلاء، وهو أيضًا عالٍ فوقه في المرتبة. ور الاجام الاجاري مرادي (الاجاري) www.moswarst.com

#### ولهُ أَرْبِعُ صيغ:

#### فِعلُ الأمرِ، نَحوَ: ﴿خُذِ ٱلْكِتَنَبَ بِقُوَّةٍ ﴾[1].

فالمهم أننا نقول: (على وجه الاستعلاء) لا على وجه العلو؛ فمثلًا: لو أن إنسانًا عاليًا قال لشخص دونه في المرتبة: «افعل كذا وكذا»، وهو لا يشعر بأنه أعلى منه، فهذا لا يُسمَّى أمرًا؛ لأنه لم يُشعِر نَفسَه بأنه أعلى منه، وإن كان الشخص الآخر يرى أنه أعلى منه، فيشعر بالعلو، لكن الكلام يُصنَّف على حسب الأمِر نفسه.

#### [١] وللأمر أَرْبِعُ صِيَغٍ:

أولًا: فِعلُ الأمر، نحو: ﴿يَبَيْحَىٰ خُذِ ٱلْكِتَابِ يَفُوّنَ﴾ [مربم:١٣] وهذا مثال مُناسبٌ، فيجب علينا أيضًا أن تَأخذ هذا الكتاب بقوة، نَتدبَّره، ونعمل عليه بالتطبيق حتى نفهمَه. والشاهد هنا في هذا المثال قوله: «خُذُه فإنَّ «خُذُه فِعل أمرٍ، وكذلك قول الشاعر مُفْتَخرا:

#### أُولَئِكَ آبَائِي فَحِثْنِي بِمِثْلِهِمْ إِذَا جَمَعَتْنَا يَا جَرِيرُ السمْجَامِعُ(١)

فالأمرُ في قوله: "فَحِثْني". ومِثلُه من عِندنا كثيرٌ ك. "قُلْ، واجلِسْ، واركبْ، واخرجْ، وابحثْ" وغير ذلك كثيرٌ من أفعال الأمر.

وعلامةً فِعلِ الأمرِ دلالتُه على الطلب مع قَبوله ياءَ المخاطَبَة، فمثلًا «اضربْ» يدل على طَلَبَ الضرب، ويقبل ياءَ المخاطبة، فنقول: «اضربي»، «اجلسْ:

<sup>(</sup>۱) الببت للفرزدق، انظر ديوانه (ص:۹۰)، والنقائض (ص:۷۰٪)، وتمنع السهّوامي (۱۳۱۲، ۸۱)، وشرح الأشموني (۲/۹۰، ۳۳۳)، ومُثني اللببب لابن هشام (ص:۱۱، ۱۳۶۳)، وخزانة الأدب (۱۶٪).

## والمضَارعُ المقرُونُ باللَّامِ نحوَ: ﴿ لِيَنْفِقَ ذُوسَعَةٍ مِن سَعَتِهِ ﴾ [١٠]. واسم فِعلِ الأمرِ، نحوَ: حَيَّ عَلَى الفَلاحِ [٢].

اجلبيي"، "فمْ: قُومي". ويجب أن نفهم هذا التعريف جَيِّدًا؛ لأنه ستأتينا أشياءُ تدل على الأمر، وليست بفعل أمر.

[1] ثانيًا: المضارع المقرون بلام الأمر، نحو: ﴿ لِيُنفِق ذُو سَعَةِ مِن سَعَتِهِ.﴾ [الطلاق:٧] والشاهدُ قولُه تعالى: ﴿ لِيُنفِقَ ﴾ "اللام» لامُ الأمر، و اليُنفق»: فعلَ مضارع جزوم بلام الأمر، وعلامة جَزْمه السكون.

مثالٌ آخر وهو قوله تعالى: ﴿قَلْيَنِقَ مِثَا مَائَدُ اللّهُ ﴾ [الطلاق:٧] الشاهد: ﴿وَلِينَةِ لَهُ وَلَهُ اللّهُ ﴾ [الطلاق:٧] الشاهد: ﴿وَلِينَا لِلّهُ اللّهُ وَلَيْهُ ﴾ [البقرة:٢٨٧] الشاهد: ﴿وَلِينَا لِللّهُ السّمَلَةِ ثُمَّ الشَّاهِ وَلَمْ اللّهُ وَلَيْهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلِمُواللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلِمْ اللّهُ وَلِمُواللّهُ اللّهُ وَلِمُواللّهُ وَلِمُواللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلِمُلْلَّا اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلِمُواللّهُ الللّهُ وَلّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

[٢] ثالثًا: اسم فعل الأمر، نحو: «حَيَّ عَلَى الصَّلَاةِ»، «حَيَّ عَلَى الفَلَاحِ»؛ حيَّ: اسم فِعْل أمر بمعنى أقْبِل.

وهنا سؤال: لماذا لم نقل فِعْل أمر مع أنه دالٌّ على الطَّلَب، وعلى معنى الأمر دون حروفه؟ والجواب لأنه لا يَقبل ياءَ المخاطَبة؛ إذ لا يمكن أن تقولَ للمرأة التي تُخاطبُها: «حَيِّي على الفلاح».

وقد نبَّهْنا على هذا مِن قبل، فإن الكلمة قد تدل على الطلب، لكنها لا تقبل ياء المخاطبة، مثل: "هَلُمَّ" بمعنى: أُقْبِلوا، فهي اسم فعل أمر فلا تَقبَل ياء المخاطبة؛

#### والمصدرُ النَّائبُ عَنْ فِعْلِ الأمرِ: نحوَ: سَعيًّا في الخيرِ [١].

ولهذا لا تقبل واو الجهاعة أيضًا كها في قوله تعالى: ﴿وَالْقَالِينَ لِإِخْوَانِهِمْ هُلُمُ إِلَيْنَا﴾ [الاحزاب:١٨] ولم يقولوا: «هلموا إلينا» إِذَنْ فهي اسم فعل أمر.

أما قولنا: (تَعَالَ) فهو فِعل أمر؛ لأنه يَقْبَل اتصالَه بياء المخاطبة، فنقول للمرأة: (تَعَالَيُّ)، وقال الله تعالى: ﴿ فَلْ يَكَافَلُ ٱلْكِنْتِ تَعَالُواْ إِلَّ كَلِيْمَ سَوْلِمَ بَيْنَـنَا وَيَبْتَكُمُّ أَلَّ فَصَـٰكُمْ إِلَّا اللّهَ وَلَا يُشْرِكَ بِهِ. شَكِنًا﴾ (آل عمران:٦٤).

على كل حال: إذا دَلَّت الكلمةُ على الطَّلَب مع قبولها ياء المخاطبة فهي فِعلُ أمر، وإن دَلَّت على الطلب ولم تَقبَل ياءَ اللُخاطبة فهي اسمُ فِعلِ أمر، وإن دَلَّت على الطلب بغيرها مثل المضارع المقرون بلام الأمر، فقد دنَّ على الطلب بواسطة اللام، ولو رَجَمْنا إلى الفعل ذاته لما ذَلَّ على الطلب، لكنه دل على الطلب بواسطة اللام.

[1] رابعًا: المصدرُ النائب عن فِعْل الأمر، نحو: "سَغْيًا فِي الحَبِر"، أي: اسعَ في الحَبِر، ونحو: "ضَرِّبًا المُجرمُ"، أي: اضربِ المجرمَ، و"إِكْرَامًا المُطيعَ"، أي: أكْرمِ المطبعَ، ومنه قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا لَيْشُرُ الَّذِينَ كَثَرُوا مُشَرَّبُ الرِّقَابِ﴾ [محد:٤] أي: فاضربوا رقابَهم.

وبتذَّبِرِ هذه الصيغة نجد أنها كلمة تدل على الطلب لكنها لا تَقبل ياء المخاطبة، فلهاذا لا نقول: هي اسم فِعْل أمر؟ ذلك لأنها مصدرٌ؛ إذ إن «سَعَيًا» مصدر سَعَى يَسْعى سَعْيًا.

ومثل ذلك: «فَهُمَّا الدرسَ»، فالمصدر النائب عن فعله هو «فَهُمَّا» وعامِلُه محذوفٌ وُجوبًا. وهذا نأخذه من كلام ابن مالك: وَقَدْ تَخْرُجُ صِيغُ الأَمْرِ عَنْ معنَاهَا الأَصلِيِّ إلى معَانٍ أُخَرَ، تُفهَمُ مِنْ سِياقِ الكلام، وقَرائنِ الأحوالِ<sup>[1]</sup>.

مِنْ فِعْلِهِ كَنَدْلًا اللَّذْ كَانْـدُلَا(')

وَالْحَذْفُ حَتْمٌ مَعَ آتٍ بَدَلًا

فهذا يجب حَذْفُ عاملِه.

إِذَنْ صارت صِيغُ الأمرِ أربعًا: الأصل وهو فِعلُ الأمر، والمضارعُ المقرون بلام الأمر، واسم فعل الأمر، والمصدر النائب عن فعل الأمر.

ومما سبق نطرح سُؤالًا وهو: ما الفُرُق بين فِعل الأمر واسم فِعل الأمر؟ الفَرقُ –كما تقدَّم– أن فِعلَ الأمر يَقبل ياءَ المُخاطبة، واسم فعل الأمر لا يقبل ياء المخاطمة.

وأما الإنشاء غيرُ الطَّلبي فسيأتي -إن شاء الله- أنه مِثل: التعجب، كـ«مَا أَحْسَنَ السَّبَاءَ»، وصِبَغ العُقود مثل: «بِعتُ، شَرَيتُ، وَقَفْتُ، أَجَّرْتُ» وما أشبه ذلك.

[1] يقول المؤلف –رحمه الله-: «قد تخرئج ُ صِيغُ الأمر عن معناها الأصلي إلى معانٍ أُخَر، تُفهَم من سياق الكلام، وقرائن الأحوال». إِذَنْ فيا هو المعنى الأصلي للأمر؟ هو طَلَبُ الفعل على وجه الاستعلاء، هذا هو المعنى الأصلي للأمر، وربيا يَخرَجُ الأمر عن هذا المعنى إلى معانٍ أُخَر.

ومعلوم أن ما كان على غير الأصل فإنه لا يُحكّم به إلا بدليل، فلا يخرج فعل الأمر عن معناه الأصلي إلى هذه المعاني إلا بدليل.

<sup>(</sup>١) ألفية ابن مالك (١/ ٢٩)، وشرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك (٢/ ١٧٦).

لهذا كُلما قِيل الأصلُ كذا فلا تَحكُم بغيره إلا بدليل، سواء في الأمور الشرعية، أو في الأمور اللُّغوية، أو في الأمور الجِسية، أو في الأمور العادية، كلُّه واحد، فها دام الأصل كذا فلا تحكم بغيره إلا بدليل، وإلا فهو مرفوض ومردود على صاحبه.

ومما يقوي هذا قولُ الرسول –عليه الصلاة والسلام– فيمن شك في طهارته: «لاَ يَنْصَرِفْ حَتَّى يَسْمَعَ صَوْقًا أَوْ يَجِدَ رِيِحًا»<sup>(۱)</sup>؛ لأن الأصل أنه على طهارة، حتى يتبين زوالُ هذا الأصل.

وعلى هذا فنقول لا يخرج فِعل الأمر عن معناه الأصلي إلا إذا وجدنا دليلًا، وهو سياق الكلام، فسياقً الكلامِ يدل عليه، كذا قرائنُ الأحوال تدل على هذا.

فانت عندما تُخاطب شخصًا أعلى منك رتبة فائلاً له: «أَدُّبُ هذَا المُجرَمُ»، فهل هذا أمر؟ بالطبع لا، كيف عَرَفْنا أنه ليس أمرًا؟ من قرينة الحال؛ لأن الحال تأبى أن يكون هذا أمرًا، فلو أنك تُخاطِب مَلِكًا، أو وزيرًا، أو أميرًا مثلًا، فكيف تأمره وأنت دونه في المرتبة؟! لا تستطيع أن تأمرَه؛ لأنه أعلى منك.

لكن لو قال الأميرُ لخادمه: "أُمَّبُ هَذَا المُجرمَّ»، فهذا أمر، مع أن اللفظ واحد، لكن الذي جعل ذاك لغير الأمر وهذا للأمر هي قرينة الحال.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب الوضوء، باب من لا يتوضأ من الشَّك حمى يَستيقن (۱۳۷)، وباب من لم يمرَ الوضوء إلا من المُخرَجَين: من الشُّبُل والشُّبُر (۱۷۷)، وأخرجه أيضا في كتاب البيوع، باب من لم ير الوساوس ونحوها من الشبهات (۲۰۵۱، ومسلم في كتاب الحيض، باب الدليل على أن مَن تَيْقن الطهارة، ثم شَك في الحَدَث فله أن يصلي بطهارته تلك (۳۲۱، ۳۲۲).

#### ١ - كالدُّعاءِ، نحوَ: ﴿ أَوْزِعْنِيَ أَنْ أَشَكُّرَ نِعْمَتَكَ ﴾ [١].

قال الله هَلَمْ: ﴿ يَكَايُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا خُيلُوا شَكَنَيْرَ اللَّهِ وَلَا الشَّهَرَ الْحَرَامُ وَلاَ المُمْدَى وَلَا الشَّهَرَ الْحَرَامُ وَلاَ المُمْدَى وَلَا اللَّهُمَ الْحَرَامُ وَلَا المُمْدَى وَلَا اللَّهُمُ الْحَدَى الْمَدَى وَلَا المَلْمُ به المعنى الحقيقي، فأصطادُوا ﴿ وَلَا اللَّهُمُ اللَّهُ ال

فلو أن رجلًا استأذن عليك، وقال: «السلام عليكم»، فقلتَ له: «ادخُلْ»، فهاذا يُقال في هذا، هل هو أمرٌ حقيقي؟ لا، ولهذا لو انصرف لم يَصِر عاصبًا، ولكن في هذا إباحة؛ لأن البابَ المُعلق ممنوعٌ الدخولُ فيه، فإذا قال: «ادخلُ»، أي أَوْنُتُ لك في الدخول، أو أَبَحْتُ لك أن تدخل.

إِذَ**نْ القاعدةُ ألا** يخرج الأمر عن معناه الأصلي إلا بدليل، والدليل إما سياقً الكلام، وإما قرائنُ الأحوال، وقد مثَّلنا لسياق الكلام وقرائن الأحوال. ويخرج الأمر إلى معان أُخر كها قال المؤلف رحمه الله:

[1] أولًا: الدعاء، مثل: ﴿رَبِّ أَوْرَغَيْ أَنَّ أَشَكُرَ يَمْمَنَكَ﴾ [الاحنان:١٥] «أَوْرِغْنِي ا أَوْرَغْ: فِعْل أمر، لكن هل يمكن أن نقول إننا نأمر الله؟ كلَّا، لا يمكن، لكن هذا دعاء، فهو طلب لا على وجه الاستعلاء، ندعو الله هُلِّ أي نُمد يدًا قصيرة فندعو الله أن يُوزغُنا شكرَ نِعمتِه، أي ربي أَلهمني شُكرَ نعمتك، ومثل ذلك: «ربي اغفر لي»، فهو دعاءٌ أيضًا؛ لأنه لا يمكن لأحدٍ أن يأمر الله أن يغفر له، ولكنه يدعوه. ٢- والالتهاس، كقوليكَ لمن يُساوِيكَ: «أَعطِنِي الكِتابَ»[١].

٣- والتمنِّي، نحوَ:

بِصُبْح، وَمَا الإِصْبَاحُ مِنْكَ بِأَمْثَلِ (١١١٠)

أَلَا أَيُّهَا اللَّيْلُ الطَّويـلُ أَلَا انْجَلِـى

[1] ثانيًا: الالتهاس، كقولك لمن يُساوِيك: «أَعطِنِي الكِتَابَ». وهنا مسألة وهي أن الدعاء لا يكون إلا لما يُوجُّه إلى الله ﷺ أما بالنسبة لما يوجُّه للمخلوق فينبغي أن نُسمِّيه رَجاءً؛ تَحاشيًا للفظ دعاء، لئلا نقول: هذا دُعاءٌ وُجِّهَ لمخلوق، فمثلًا إذا قُلنا لإنسان أكبر منا: «افعل كذا وكذا»، فهذا رَجاءٌ.

كذلك الالتهاس، يقول أهلُ المعاني: «إنه الأمرُ الموجِّهُ لمن يُساوِيك»، فإذا وجَّهت أمرًا لمن يُساويك فهو يُسمَّى التهاسًا، لمن يُساويك قَدْرًا مثلًا، أو سِنًّا أو غبر ذلك.

فمثلًا تقول لإنسان يُساوِيك: «أَعطني القلمَ لأَكتبَ به»، فهذا التماسٌ، ولا نقول: إنه أمر؛ لأن هذا الطالب لم يطلب على سبيل الاستعلاء، ولا نقول إنه رجاء؛ لأن المطلوب منه ليس أعلى من الطالب. إِذَنْ فهو التهاس، حيث تلتمس منه كذا وكذا. فإذن ضابطُ الأمر في الالتهاس أن يوجُّه لمن يساويه.

## [٢] ثالثًا: التمني، مثاله قول الشاعر: «أَلَا أَيُّهَا اللَّيْلُ... إلخ».

<sup>(</sup>١) البيت لامرئ القيس في معلقته، انظر ديوانه (ص:١٤٧)، وجَمْهَرة أشعار العرب لأبي زيد القُرَشي (١/ ٣١)، والأغاني (٢/ ٤٧٠)، ومحاضرات الأدباء ومحاورات الشعراء للراغب الأصبهـاتي (١/ ٣٦٦)، وتحرير التحبير في صناعة الشعر والنثر لابن أبي الإصبع العدواني (١/ ١٢٩)، وزَهْرُ الأَكُمْ في الأمثال و الجِكَم لنور الدِّين اليُوسي (١/ ٢١٤)، ونقد الشَّعر المنسوب لقدامة بن جعفر (١/٧)، ولُبَابِ الآدابُ للثعالمِي (١/٣١)، وسِر الفصاحة (ص:٦٥)، والمثل السائر في أدب الكاتب والشاعر (١/ ٩٠)، ونهايَّة الأَرَب في فنون الأدب (١/ ٣٤).

أعوذُ بالله، يقول هذا الشاعر حتى لو جاء الصبحُ فليس هو بأمثل من الليل، فهذا مشغولٌ بحبيبته -والعياذ بالله- يسهرُ بالليل، ويساويه بالنهار، يقول:
﴿ أَلَا أَيُّهَا اللَّيْلُ الطويلُ أَلَا انْجَيلِ »، والأمر في قوله: انجلٍ. ﴿ بصُبْح وما الإصباحُ مِنكَ بأَمْنُل »، أي حتى لو جاء الصبحُ فليس بأمثل من الليل؛ لأنه -والعياذ بالله- لليه حسرة دائمة، وهكذا كلُّ من تَعلَق بغير الله ﷺ، فهو في حسرة منه.

وهنا سؤالٌ: هل هناك ضابطٌ للتمني؟ نعم، فضابطه أن تُوجِّه الخطاب إلى ما لا يُوجِّه إليه عادةً، كخطاب ما لا يَعقِل، فالشاعر هنا يخاطب الليلَ: «أَلا أَيُّما الليلُ الطويلُ أَلَا انْجَلِي،، والليلُ لا يَفهَم، لكن كأنه يقول: «أَتمنى أن ينجليَ الليلُ»، فهو لا يمكن أن يقول لليل وهو لا يعقل: «انجلي بصبح وما الإصباح منك بأمثل، إلا على سبيل التمني؛ لأنه يُعاني من بَلاء عِشْقه ليلَ بَهارَ.

ومثل هذا قول الشاعر الآخر:

## يَا نَاقُ سِيرِي عَنَقًا فَسِيحًا إِلَى سُلَيْمَانَ فَنَسْتَرِيــحَا(١)

العَمْقُ: نوعٌ من السير، وقوله: (سِيرِيّ) يُوجِّه الخطابَ للناقة، وهو لا يقصد التخاطب الحقيقي؛ لأنها لا تَفْهَم هذا الشيء، لكنه يتمنى أن تسير، وهكذا إذا وُجُّه الخطابُ لمن لا يَتَقَبله ولا يفهمه فهو للتمني.

<sup>(</sup>۱) البيت لأبي النجم العجلي، انظر كتاب سيبويه (١/ ٢٦)، ومعاني القرآن للفَرَّاء (٧/ ٤٧)، والمُفْتَصَب (٢/ ١٤)، وشرح السيرافي (٢٩/٣)، ويبر صناعة الإعراب (٢/ ٢٧٢)، وشرح ديوان المنتبي للمرقوقي (٢٤٤)، والمَهفع (٢٠/١)، والثُّرَر (٢٠/١)، (٢٠/١)، والصَّحَاح، واللسان، وتاج العروس: عنق.

٤ - والتَّهديدِ، نحوَ: ﴿أَغْمَلُواْ مَا شِئْتُمْ ﴾ [ا].

٥- والتَّعجيز، نَحوَ:

يَا لَبَكْرِ أَنْشِرُوا لِي كُلَيْبًا يَا لَبَكْرِ أَيْسَ أَيْسَ الفِسرَارُ؟ (١٠][٢]

[١] رابعًا: التهديد: يكون الأمرُ للتهديد، وذلك في مثل قوله تعالى: ﴿أَعْمَلُواْ مَا شِتْتُمْ ﴾ [نصلت:٤٠] فهل هذا أمرٌ على حقيقته؟ لا؛ لأن الإنسان ليس حُرًّا يفعل ما يريد، يعمل المعاصي ويترك الطاعات، والدليل قوله تعالى: ﴿إِنَّهُۥ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [هود:١١٢] فسوف يَعلمُ بكم ويُحاسبُكم.

ومن التهديد قوله تعالى: ﴿فَمَن شَآءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَآءَ فَلْيَكُفُرُ ﴾ [الكهف:٢٩] هذه اللامُ للأمر ، وهو يُفيد التهديدَ بالنسبة للكُفر.

إِذَنْ فِيا علامةُ التهديد؟ علامة التهديد أن تَقصد التحذيرَ منه، فإذا قصدتَ التحذير منه وأمرتَ به فهو تهديد لمن يفعله، مثلما يتوعد الإنسانُ صَبيَّه قائلاً: «افعل هذا، أنا وراءك!» فهذا تَهديدٌ، ومن التهديد أيضا قولنا لشخص: «اعمل ما بدا لك»، فالأمر هنا قد يُراد به التهديد.

[٢] خامسًا: التعجيز: كقول الشاعر: «يَا لَبَكْرِ أَنْشِرُ وا... إلخ»

وكُلَيْبٌ هذا مقتولٌ، والشاعر يُنادي هذه القبيلة فيقول لهم: «أَنشِروا لي كُليبًا»، أي أحيوه، وهذا غير ممكن، إذَنْ الأمر هنا للتعجيز.

<sup>(</sup>١) البيت للمُهَلْهَل بن ربيعة، انظر الكتاب (٢/ ٢١٥)، والخصائص لابن جني (٣/ ٤٠٥)، والعقد الفريد (٦/ ٣٢٥)، ومفتاح العلوم للسكاكي (١/ ٥٣٠)، وتحصيل عين الذهب (١/ ٣١٨)، والخزانة للبغدادي (٢/ ١٦٢).

#### ٦ - والتَّسُويةِ، نحوَ: ﴿فَأَصْبُرُوٓا أَوْ لَا نَصْبُرُوا ﴾[١].

وهذا مثل قوله تعالى: ﴿ يَنَمَعَنَرَ الْجِنَّ وَٱلْإِنِينَ إِنِ اَسْتَطَعْتُمُ أَن تَنَفُدُوا مِنْ أَفْطَارِ ٱلسَّنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ فَانفُدُوا ﴾ [الرحن:٣٣] ونُفوذُهم من أقطار السهاوات والأرض غيرُ ممكن، فالأمر إِذَنْ للتعجيز.

وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَلِن كُنتُمْ فِي رَسِّو مِّمَا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْوِنَا فَأَنُّوا بِمُورَةٍ مِن مِثْلِهِ ﴾ اللهز:٢٣] وهم لا يَستطيعون هذا، فهذا لهم تعجيزٌ وتحدُّ. ومثله قوله تعالى في الصيغة الثانية: ﴿ فَلَمَ ثُلِيَاتُوا بِحَدِيثِ مِّبْلِهِ إِن كَانُوا صَدْفِقِتَ ﴾ الطور:٣٤] ومثل قوله تعالى أيضًا: ﴿ أَمْ هَمْ شُكَرٌّ يَمْنَتِمُونَ فِيدٌ فَلْيَأْتِ مُسْتَوْمُهُمْ مِشْلَطْنِ ثَبِينٍ ﴾ [الطور:٣٨]، كل هذا للتعجيز. وضابطُ التعجيز أن يُوجَّه الأمرُ لمن لا يُمكن أن يقوم به.

[١] سادسًا: التسوية، نحو قوله تعالى: ﴿فَأَصْبِرُواْ أَزَ لَا نَصْبِرُواْ ﴾ [الطور:١٦] فقد جاء بعد هذا: ﴿سَرَاةً عَلَيْكُمْ ﴾ وهذا دليل التسوية.

إِذَنْ فالأمرُ هنا في «اصبروا» ليس للأمر حقيقة؛ لأنهم لو صبروا فليس بنافع صبرُهم – والعياذ بالله – اصبروا أو لا تصبروا، فالكل سواء عليكم.

ومن التسوية قوله تعالى: ﴿أَسْتَغَفِّرَ لَمُكُمْ أَنَّ لَا شَتَغَفِّرَ لَمُكُمْ إِنَّ لَا شَتَغَفِّرَ لَمُكُمْ سَنِينَ نَرَّةً لَمَنْ يَغْفِرَ اللَّهُ لَهُمْ ﴾ [التوبة: ٨٨]، وكذلك: ﴿ سَوَاتًا عَلَيْهِ مَرَاتُسَتَغَفَّرَتَ لَهُمْ أَمْ لَمْ تَسْتَغْفِرْ لَمُكُمْ لَنَ يَغْفِرَ اللَّهُ لَهُمْ ﴾ [المنافق: ٨٥].

هذه المعاني الستَّة التي خَرَج بها الأمرُ عن معناه الأصلي، لا يُمكن أن نَحكمَ بها إلا بدليل من سِياق الكلام أو قَرينة الحال.

ولهذا فأيُّ إنسان يقول لك: المُراد بهذا الأمر التسوية مثلًا، فقُلْ له: أين

وَأَثَّمَا النَّهِيُّ: فهوَ طَلَبُ الكَفُّ عَنِ الفِعلِ عَلَى وَجُو الاستعلاءِ، ولهُ صِيغةٌ وَاحِدةٌ، وهِيَ الْمُضَارعُ معَ لَا النَّاهِيةِ، كَفُولِهِ تعالى: ﴿وَلَا نَفْتَسِدُوا فِى ٱلأَرْضِ يَعَدُ إِصْلَيْهِهَا ﴾ [1]

دليلُك؟ أو يقول لك المراد بالأمر التهديد، فقُلْ له: أين دليلُك؟ وعلى هذا فَقِس.

والأن إذا ضممنا المعنى الأصلي للأمر، وهو طلب الفعل على وَجُه الاستعلاء إلى هذه المعاني، تصير سبعةَ معانٍ، أحدها أصل، وستة فرعيات لا تكون إلا بدليل.

وقد يأتي الأمر أيضًا للإرشاد، أو للإباحة، أو للتحقير، وكل هذا يُعيِّنه السياق، وقرائن الأحوال، والله أعلم.

[1] يقول المؤلفُ رحمه الله: "وأما النهي فهو طلب الكف عن الفعل؛ إِذَنُ فالأمر هو طلبُ الفِعل، وهنا النهي هو طلبُ الكفَّ عن الفعل على وجه الاستعلاء، أي إنه على وِزانِ<sup>(۱)</sup> الأمر، إلا أن الأمر هو طلبُ الفعل، والنهي طلبُ الكف عن الفعل على وجه الاستعلاء فيها.

ولكن النهي له صيغة واحدة فقط، بينها للأمر أربعُ صيغ، فصيغةُ النهي هي المضارع مع لا الناهية فقط، فلا يكون نَهُنَّا إلا إذا كان بهذه الصيغة.

فعليه لو قُلتَ: «اترُّكُ مَذَا الفِعْلَ» اليس «اتركُ» هذا طلبَ كَفُّ عن الفعل؟ نعم، ولكن هل نُسمِّي هذا تَبَيّا؟ لا؛ لأنه لا بد أن يكون بهذه الصيغة المُمَيِّنة، وهي المضارع المقرون بلا الناهية، فلو قلتُ لك مثلًا: «انتِه عنُ هَذَا الشَّيِّيَّء»، فهل لفظ «انتِه يُسمِّى نَبيًا؟ لا يُسمَّى نَبيًا؛ لأن النهيّ لا يُسمَّى نَبيًا إلا إذا كان بالصيغة

<sup>(</sup>١) وزان الشيء: قُبالته. لسان العرب: وزن.

.....

المعينة كما ذكرنا مثل: «لَا تفعلْ»، «لَا تَتْرُكْ»، وغير ذلك.

ولو قُلْتُ لك مثلًا: ﴿لا تتركُ كَلَا» فيا معنى هذا؟ معناه: افعله، ومع ذلك لا نُسمِّي هذا أمرًا، بل نُسمِّيه نهيًا عن التَرْك، كذلك «الْتَهَ عن كذا» لا نُسمِّيه نهيًا، مع أن معناه أنه يأمرني أن أنتهيَ؛ لأنه لم يكن بصيغة المضارع مع لا الناهية. إِذَنْ فياذا نُسمِّيه؟ نسميه أمرًا بالانتهاء.

وقول الرسول ﷺ: «دَعْ مَا يَرِيبُكَ إِلَى مَا لَا يَرِيبُكَ" (ا) هذا ليس نهيًا، مع أن «دَعْ» بمعنى: اتركْ، لكنه أمرّ بالترك.

وقد ورد النهي في قوله ﷺ: ﴿لَا تَذَعَنَّ أَنْ تَقُولَ دُثُرُّ كُلِّ صَلَاةٍ مَكْتُويَةٍ: اللَّهُمَّ آعِنِّي عَلَى ذِكْرِكَ وَعَلَى شُكْرِكَ» (''. وقوله ﷺ: ﴿لاَ يَنْفِرَنَّ أَحَدٌّ حَتَّى يَكُونَ آخِرُ عَهْدِهِ بِالْبَيْتِ» ('')، وكذلك: ﴿لاَ يَبِعْ بَعْضُكُمْ عَلَى بَيْعِ بَعْضٍ» ('').

ومن النهي أيضًا قولُ الله ظَنْ: ﴿ وَلَا تَرَكُوۤا إِلَى اَلَٰذِينَ طَامُواْ فَتَسَكُمُمُ النّارُ ﴾ [هود:١١٣] فهذا نهيٌّ حقيقيٌّ بدليل قوله تعالى: ﴿فَتَنَسَكُمُمُ النّارُ ﴾. وكذلك قوله: ﴿وَاعَبُدُوا اللّهَ وَلَا يُشْرِكُواْ هِو سَنْيَعًا﴾ [النساء:٣٦].

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في أبواب صفة القيامة والرقائق والورع عن رسول الله 鑑 (٢٥١٨)، والنسائي كتاب الأشربة، باب الحتُّ على تَرْك الشَّبهات (٥٧١١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في كتاب الصلاة، باب في الاستغفار (١٥٢٢)، والنسائي في كتاب السهو، باب في نوع آخر من الدعاء (١٣٠٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مُسلم في كتاب الحج، باب وجوب طواف الوداع وسُقوطه عن الحائض (١٣٢٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في كتاب البيوع، باب النهي للبائع أن لا يُحفَّل الإبل والبقر والغنم وكلّ تحفَّله (١٥٥٧)، ومسلم في كتاب الطلاق، باب تحريم بيع الرجل على بيع أخيه، وسَوْمه على سَوْمِه، وتحريم النَّجْش، وتحريم التَّضرِية (١٤١٧، ١٤١٥).

وقَدْ تخرجُ صِيغتَهُ عنْ معنَاهَا الأصلِّ إلى معانٍ أُخَرَ، تُفهَمُ منَ المقامِ والسياقِ<sup>[1]</sup>:

ومثال المؤلف -رحمه الله- قوله تعالى: ﴿وَلَا لَنُشِيدُوا فِي ٱلْأَرْضِ بَمَدَ إِصَلَنْجِهَا ﴾ [الاعراف:٥٦] هذا واضح أنه طَلَبُ الكفِّ على وَجه الاستعلاء، أي أَمْرِنا اللهُ تعالى أن نكف عن الفساد في الأرض بعد إصلاحها، وإنها قال: ﴿مَدَ اللَّهِهَا ﴾ لأنه لا يتحقق الفسادُ إلا إذا تقدمه إصلاحٌ. أما إذا كان الفسادُ من الأصل، فليس هناك إفساد، ثم إنه أبلغ في القُبْح أن يأتي الفساد بعد الإصلاح.

كذلك قول الرسول ﷺ: ﴿إِذَا دَخَلَ أَحَدُكُمُ المَسْجِدَ فَلَا يَجْلِسْ حَتَّى يُصَلِّي رَكْعَتَيْنِ، (١) ﴿لَا يَجِلِسْ حَتَّى يُصُلِّيُ رَكْعَتَيْنِ، فهذا نهي، نقول «لا» ناهية، و«يَجلسْ» فِعلَّ مُضارع مَقْرُون ومجزوم بلا الناهية، والمضارع الذي يأتي بعد «لا» الناهية يجب أن يكون مجزومًا.

أما إذا أتت "لا" وما بعدها مرفوعٌ، فتكون نافيةً، وليست ناهيةً، مثل قوله تعالى: ﴿لَا يُجِبُّ اللَّهُ اَلْجَهَرَ بِالشَّرَءِ مِنَ الْقَرْلِ إِلَّا مَن ظُهُرٌ ﴾ [الساء:١٤٨].

[1] يقول رحمه الله: "وقد تخرجُ صِيغتُه عن معناه الأصلي إلى معانٍ أُخر تُفهّم من المقام والسياق، "قد، هذه للتحقيق، أي إن صيغة النهي تخرج عن المعنى الأصلي، والمعنى الأصلي هو طَلَب الكفّ على وَجُه الاستعلاء، ومادام أن هذه المسألة راجعةً إلى الفهم، فاعلم أن الناس سوف يختلفون فيها؛ لأن أفهام الناس

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب الجمعة، باب ما جاء في التطوع مَلْنَى مَلْنَى (١٣٣)، ومسلم في كتاب صلاة المسافرين وقضرها، باب استحباب تحية المسجد بركعتين، وكَرَاهَة الجلوس قبل صلاتهها، وأنها مشروعة في جميع الأوقات (١٤٧٤).

#### ١ - كالدعاء، نحوَ: ﴿ فَلَا تُشْمِتْ بِي ٱلْأَعْدَاءَ ﴾ [ا].

ليست واحدة، أي قد أقول: هذا النهي حقيقي، وتقول أنت: هذا نُمِي للإرشاد، أقول هذا النهي للتعجيز، وتقول أنت: هذا النهي للتحدي مثلًا، وما أشبه ذلك، وإن كان التحدي والتعجيز معناهما متقارب.

[۱] أولًا: الدعاء، نحو: ﴿فَلَا تَشْمِتْ فِى الْأَغْدَاتَ ﴾ [الأعراف: ١٥] هذا هو قول هارون لأخيه موسى عليهها السلام. وحقيقة الأمر أننا ذكرنا فيها سبق: أنه ينبغي ألَّا نُستُيَ الكلام الموجَّه أليه الكلام أعلى- دُعاءً، فهل يُمكن أن نقول إن هارون دعا موسى عليهها السلام؟ لا، فلا أحد يُدعى إلا الله فَلا السلام؟ لا، فلا أحد يُدعى إلا الله فَلا الله الله الله المنافقة أحد يُدعى إلى الله فَلا الله فَل

وهذا المثال لا يَحْسُن هنا، فهذا لو وُجِّه له فَلَّكَ لكان صحيحًا؛ لأنه جاء في الحديث التَعُوُّدُ مِنْ شَهَاتَةِ الأَعْدَاءِ أَنَّ فَلُو وُجِّه له تعالى لكان دعاءً، ولكن لَعلَّ الحؤلفَ –رحمه الله – عند كتابة الآية توهَم أنها من موسى عَنْيَالتَللة لله تعالى، لكننا نأي بغير ذلك وهو قوله تعالى: ﴿وَيُقَا لَا تُؤَلِيْذَتَا إِن فَيْسِيْنَا أَوْ اَفْطَأَناً رَبَّنَا وَلا يَعْمِلْ عَلَيْنَا أَوْ الْفَطَأَناً رَبَّنَا وَلا يَعْمِلُ عَلَيْنَا أَوْمُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

فالمهم أن النهي يَحرُج عن معناه الأصلي إلى معانٍ تُفهَم من السياق، منها الدعاء، وذلك فيها إذا كان من المخلوق إلى الخالق.

<sup>(</sup>١) انظر صحيح البخاري كتاب الدعوات، باب التَّموُّذ من جَهَد البلاء (١٣٤٧)، وفي كتاب الفَدَر، باب مَن تَعوَّذ بالله من ذَك الشقاء، وشوء القضاء (١٦٦٦)، وصحيح مسلم، كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب في التعوذ من سوء القضاء وذك الشقاء وغيره (٧٠٠٧).

 ٢- والالتهاس، كقولِكَ لمنْ يُساوِيكَ: ﴿لَا تَبرحْ مِنْ مَكَانِكَ حتَّى أَرجَعَ إليكَ ١٠١.

٣- والتَّمَنِّي، نَحْوَ: ﴿لَا تَطْلُعُ» فِي قولِهِ:
 يَالَيْلُ طُلْ، يَالَيْوُمُ زُلْ
 يَا لَيْلُ طُلْ، يَالَيْوُمُ زُلْ
 يَا لَيْلُ طُلْ، يَالَيْوُمُ زُلْ

[۱] **ثانيًا: الالتهاس**، كقولك لمن يُساويك: «لَا تبرخ مِنْ مكانِكَ حتَّى أرجعَ إليُّكَ»، كَأَنْ يكون زميلًا لك أو صديقًا خرجتَ معه إلى غرضٍ ما، وقلت له ذلك.

وهذا النهي نُسميه التهاسًا؛ لأنه مِن مُساوٍ لمساويه، أي من نِدَّ لنِدَّو، ومثل ذلك أيضًا أن تقول لزميلك مثلًا: «لا تَعبثُ بكتابي»، فهذا أيضًا التهاس.

أما لو قال الوالد لابنه: (لا تَبرِحْ من مكانك حتى آتَيْكَ»، فهذا نهي حقيقي مع أن الكلمة واحدة، لكن هي من الأب لابنه نهيٌّ حقيقي؛ لأنه طلبَ منه الكفّ على وجه الاستعلاء، وهي من الصديق لصديقه النهاس. أما من الابن لأبيه، أي لو قال الابن لأبيه: (يا أبتِ لا تَبرِحْ من مكانِكَ حتى آتَيْكَ)، فهذا من باب الترجى.

[۲] ث**الثًا: التمني:** مثل «لا تطلع» في قول الشاعر: «يَا لَيْلُ طُلُّر...إلخ» فهذا يُحبُ أن يَسهر، فيقول: «يا ليلُ طُل»، فهو لديه سهرة فيريد أن يَطُولُ الليلُ، والمرادُ بالأمر في قوله: «طُلُ» التمني؛ لأنه موجَّة لغير العاقل، كذلك «يَا نومُ زُلْ»

 <sup>(</sup>١) بيت لم نقف له على قاتل، انظر جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع، لأحمد إبراهيم مصطفى الهاشمي (٧٣/١، ٧٦)، والمنهاج الواضح للبلاغة، لحامد عوني (٩٣/٢) النحو الوافي (١/٤).

#### ٤ - والتَّهْدِيدِ، كَقَوْلِكَ لِخَادِمِكَ: لَا تُطِعْ أَمْرِي [١].

يُّهيد التمني، يُريد أن يذهب عنه النوم، وأيضا: «يَا صُبْعُ قِفْ لا تَطْلُعِ» يُريد أن يَبْقى الليلُ، والشاهدُ في قوله: «لا تَطلُع» فهو تَميٌّ لكنه لا يُراد به المعنى الحقيقي؛ لأنه يُخاطِب ما لا يَمقِل، وخِطابُ ما لا يَمقِل معناه التمني؛ لأنه ليس بفاهم.

كذلك لو قال المريضُ: "يَا مَرَضُ لَا تُولْنِي" فنقول هذا للتمني أيضًا، وكذلك: «يَا مَطَرٌ لَا تَنْقَطِعُ" للتمني، وكل ما خاطبنا به ما لا يَعقِل فهو للتمني.

ومن التمني أيضا: قول الشاعر:

# يَا نَاقُ لَا تَسْأَمِي أَوْ تُدْرِكِي مَلِكًا (١)

فالنهيُ هنا للتمني في قوله: «لا تَشْأَمي»؛ لأن الناقةَ لا تَعقِل. وقد سبق لنا أن الضابط فيها هو للتمني من الأمر أن تُخاطَب به ما لا يَعقِل، فكذلك في النهي.

[1] رابعًا: التهديدُ: كقول السيد لخادمه: ﴿لا تُطِعُ أَمْرِي، فهو لا ينهاه أن يطيعَ أَمْرِي، فهو لا ينهاه أن يطيعَ أمرَه، ولكنه يُهدِّده، ومن ذلك أيضًا قوله تعالى: ﴿لاَ يَقَدُّتُكُ اللَّذِينَ كَثَنُّرُوا فِي ٱلْمِلْدِي ﴾ آل عمران:١٩٦] فهذا تهديدٌ، ولكن ليس للرسول ﷺ وإنها لهؤلاء الذين يتقلَّبون في البلاد؛ ولهذا قال تعالى بعدها: ﴿ مَتَنَعٌ قَلِيلٌ ثُمَّ مَأْوَسُهُمْ مَهَا لِمُعْدَمُ وَلِئِلًا لَكُمْ مَأْوَسُهُمْ مَنَعٌ وَلِيلًا لَكُمْ مَأْوَسُهُمْ وَلِئِلًا لَهُ مَا مَا الْمِلْكِ الله عمران:١٩٧].

#### ومثله قول عَمْرو بْنُ كُلْثوم في معلقته:

<sup>(</sup>۱) شطر بيت لأبي نواس، انظر طبقات فحول الشعراء (١/٣١٣)، وعيون الأخبار (٣٠٠/١)، والوساطة بين المنتبي وخصومه (٥٠/٥٠)، وزَهْر الأداب ونَهَر الألباب (٩٩٢/٤)، والحياسة المغربية (٢/٨١/).

## أَلَا لَا يَجْهَلَ نَ أَحَدُ عَلَيْنَا فَنَجْهَلَ فَوْقَ جَهْلِ الْجَاهِلِينَا(١)

فالمقصودُ بالنهي هنا التهديدُ لغيره بأنهم إن جَهِلوا فسيَجْهَل عليهم أكثرَ.

ومن التهديد أن يقول الأبُ لابنه: «لَا تنتظرِ الضَّيوفَا» أو: «لا تُصَلَّ في المسجدِ جماعةًا» أو: «لَا تُصَلَّ معَ الجماعةِ!» كأنه يقول في المثالين الأخبرين مثلًا: «إن كنت صادقًا فلا تصلً، فأنا وراءك».

إِذَنْ فالحاصلُ: أن التهديدَ يرجع إلى قَرينة الأحوال، وكل هذه المعاني الأربعةِ تُستفاد من قرائن الأحوال.

ولكن هل يأتي النهي لغير ذلك؟ نعم، قد يأتي لمعانٍ أُخَر كالتعجيز، فيها لو قُلتَ لشخص: «لا تأكُل طَعامًا»، فالمقصود من هذا تعجيزه؛ لأنه لا أحدَ يستطيع أن يهقى بدون طعام.

وقد يأتي النهي للتسوية كها في قوله تعالى: ﴿فَأَصَبُرُقاَ أَوْ لَا شَسْرِمُوا ﴾ [الطور:١٦] والدليل على التسوية قوله تعالى: ﴿سَوّاةً عَلَيْكُمْ ﴾.

وقد يأتي للإرشاد مثل: ﴿لَا تُعَيِّرُ أَخَاكَ بِذَنْبٍ فَتَعْمَلُهُۗ)، فالمقصود من هذا الموعظةُ والنصحُ، ومثل قولنا: ﴿لَا تَدْنُ مِنَ الأَسَدِ فَيَأْكُلَكَ ﴾، فهذا إرشادٌ يتضمن التحذير، ومثل قول الشاعر:

<sup>(</sup>۱) انظر ديوان عَمْرو بن كُلتُوم (ص:۷۸)، وجُمُهرة أشعار العرب، لأبي زيد الفُرشي (ص:۳۰۰)، وشرح القصائد العشر للتبريزي (ص:۲۸۸)، وشرح القصائد المشهورات، لابن النحاس (۱۲۵/۱).

# لَا تَنْـهَ عَـنْ خُلُـيٍّ وَتَــأْتِيَ مِثْلَـهُ عَارٌ عَلَيْـكَ إِذَا فَعَلْـتَ عَظِـيهُ<sup>(۱)</sup>

فهذا للإرشاد؛ لأنه موعظة. ومن الإرشاد أيضا قول الشاعر:

# لا يَسركَنَنْ أَحَدُ إِلَى الإِحْجَسامِ يَسومَ السوَخَى مُتَعَوَّفًا لِحِيامِ (")

فهذا نهي يُفيد الإرشاد؛ لأن هذا من باب النصيحة.

وعلى كل حال المعاني كثيرة والذي يُعيِّنُها هو السياق. وهذا الكلام الذي يُقرُّ به العلماءُ في هذا الباب وغيرُه يدل على ما ذهب إليه شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله- من أنه ليس في اللغة شيء يُسمَّى جَازَا؛ لأنه ما دامت السياقات والقرائن هي التي تُعيِّن المعاني فإنَّ كلَّ لفظ في سياقه وفي قرينته يكون حقيقةً فيها دل عليه"ً.

وبهذا نتَخلَّص من مشاكلَ كثيرةِ؛ لأن أصل إنكار الصفات، صفات الله ﷺ أصلُه مَبنيٍّ على المجاز، فيقال مشكّر: اليدمجاز عن كذا، والعين مجاز عن كذا،

(٣) انظر مجموع الفتاوى (٢٠/ ٤٨٢). أ

 <sup>(</sup>١) البيت من الأبيات التي رُويَت في عِدَّة قصائد، كها قال البغدادي في خزانة الأدب (١٧/٣)،
 فنسبه سيبويه في الكتاب (١/ ٢٤٤) للأخطل، وهو في قصيدة للمتوكل الليثي، ونُسِب لسّابِق
 البربري، وللطرِّقاح بن حكيم، والمشهور أنها لأبي الأسود الدولي في قصيدة ساقها صاحب
 الجزانة (٣/ ١٦٨)، ولِلست في ديوانه.

<sup>(</sup>۲) البيت لَفَطَري بن الفُّجَاءة في ديوانه (ص:۱۷۱)؛ وحماسة أبي تمام (۱۲۲)، وشرح ديوان الحياسة للمرزوقي (۱۳۳/۱)؛ والأمالي للقالي (۱۹۰/۲)، وخزانة الأدب (۱۹۳/۱)؛ والدر (٤/٥)؛ وشرح عمدة الحافظ (ص:۲۳٪)؛ والمقاصد النحوية (۱۵۳/۳۳)، وثيبت للطرماح بن حكيم شرح ابن الناظم (ص:۳۲۶). وبلا نسبة في شرح ابن عقيل (۱۹۲۱، وأوضح المسالك (۲/۲۱)، وشرح الأشموني (۲۲۷/۱)، وهم الهوامع (۲۲۰/۱).

## وَأَمَّا الاسْتِفهامُ: فهوَ طلَبُ العِلم بِشَيءٍ [1].

والرحمة مجاز عن كذا، والرضا مجاز عن كذا.

فهذا هو الطاغوت كما سماه ابن القيم في النونية (١١)، طاغوت المجاز الذي أوجب لهؤلاء وغيرهم أن يُنكروا حقائق ما وَصَف الله عَلَى به نفسه، ويحولوها إلى مجازات.

الخُلاصَةُ: أن النهي هو طَلَبُ الكفّ على وجه الاستعلاء، وصِيغتُه واحدةٌ، وهي المضارع المقرون بلا الناهية، وليس له سوى هذه الصيغة، وهو -أي النهي-يَخرج عن هذا المعنى الأصلي إلى أربعةِ معانٍ -كها قال المؤلف- هي الدعاء، والتمني، والتهديد.

[1] «الاستفهامُ»: طَلَبُ العلمِ بالشيء، هذا هو المعنى الحقيقي للاستفهام؛ حيث تطلب من شخص مثلاً أن يُقهِمَك أمرًا تَجهلهُ. إِذَنْ فأصل الاستفهام طَلَب الفهم، أو طلب الإفهام أي: الإعلام بالشيء. والأحسن أن يُقال: طَلَبُ الإعلامِ بالشيء.

تقول مَثْلًا: "مَنْ أبوك؟" فهذا استفهام، تَطْلَبُ منه أن يُعلمَك؛ لأنك لا تدري، وتقول مثلًا: "في أيَّ مدرسة تدرس؟" فأيضًا هذا معناه طَلَب العلم بشيء، وتقول: "كَمْ مالُك؟" فهذا أيضًا طلبُ العلم بشيء، هذا هو المعنى الأصلي للاستفهام. وله أدوات، وأحيانًا يقول العلماءً: صِيّع.

<sup>(</sup>١) انظر نونية ابن القيم (ص:٢٣٧).

وأدواتُه: الهمزةُ، وهَلْ، وَمَا، ومَنْ، ومَتَى، وآيًانَ، وكيفَ، وأينَ، وأنَّى، وكَمْ، وأيُّ<sup>[۱]</sup>.

[١] أدوات الاستفهام: الهمزة، وهمل، ومَا، ومَن، ومَنَى، وأَيَان، وكَيفَ، وأَيْن، وأَنَّى، وكَمْ، وأَيُّ، هذه إحدى عشرة أداة. وهذه الأدوات تأتي استفهامية، وغير استفهامية، لكن هي من أدوات الاستفهام.

أولًا: "الهمزة": مثل قوله تعالى: ﴿قُلْ مَآلَةُ أَوْكَ لَكُمُّمُّ أَرْ عَلَى اللَّهِ تَفْتَرُوكَ ﴾ [يونس:٥٩]، وقوله: ﴿ أَصَّلِكُنَى الْبَنَاتِ عَلَى ٱلْكِيْنِ ﴾ [الصانات:٥١]، وقوله: ﴿سَوَاتُهُ عَلَيْهِمْ ءَأَنْذُرَتُهُمْ أَمْ لَمُ يُعْرِقُمُ لا يُؤْمِينُونَ﴾ [البقرة:٢] وأمثلتها كثيرة في القرآن.

ثانيًا: «هَلْ»: مثل قوله تعالى: ﴿هَلَ مِنْ خَانِيَ غَيْرُ اللَّهِ يَرُزُقُكُمْ مِنَ السَّمَايَـ وَالْأَرْضِ﴾ [فاطر:٣]، وقوله: ﴿هَلَ اللَّهُ مُنتُهُونَ﴾ [الماند،٩١].

ومثل قول الشاعر:

وَهَل أَنَا إِلَّا مِن غُزَيَّةَ إِن غَـوَتْ غَوَيْتُ وَإِنْ تَرشَدْ غُزَيَّةُ أَرشَدِ<sup>(١)</sup>

وأمثال ذلك كثير.

ثالثًا: (ما): كقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَدَرَنكَ مَا هِـيَهُ ﴾ [الفارعة:١٠] ﴿ وَمَا أَدَرَنكَ ﴾ هذا استفهام، ﴿مَا هِـيَهُ ﴾ استفهام أيضًا، فـ(ما) من أدوات الاستفهام.

رابعًا: «مَنْ»: كقوله تعالى: ﴿أَمَّن يَبْدَؤُا لَظَلْقَ ثُدَّ يُعِيدُهُۥ﴾ [النمل:٢٤] وأَمْ بمعنى:

<sup>(</sup>١) البيت لذُرَيْه بن الصَّمَّة، انظر ديوان الحياسة لأبي تمام (٢/ ٣٣٧)، وشرح المرزوقي على الحياسة (١/ ١٥)، والأصمعيات (١/ ١٠/٠)، وجهوة أشعار العرب (١/ ٤٦٨)، والشعر والشعراء لابن قنيبة (٢/ ٨/٧)، والعقد الفريد (١٦٩/٥)، ولسان العرب (غزو).

www mi

بل، أي: بل من يبدأُ الحٰلقَ؟ وأيضًا قوله تعالى: ﴿ قُلَ مَن يَرَزُقُكُمُ مِّنَ السَّمَآةِ وَالْأَرْضِ ﴾ [يون:٣١] والأمثلة كثيرة.

خامسًا: «مَتَى» مثل: «مَتَى يَقْدُمُ الرجلُ؟»، وفي القرآن ﴿مَتَىٰ هَذَا ٱلْوَعَدُ إِن كُمُثُدُ صَدِقِينَ﴾ [يونس:٤٨].

سادشا: "أَيَّانَ" كقوله تعالى: ﴿ يَسَنَّوْنَكَ عَنَّ السَّلَقَوْ أَيَّانَ مُرْسَكُهَا ﴾ [الاعراف:٢٨١]. سابعًا: «كَيْفُ» كقوله: ﴿ كَيْفَ تَكَفُّرُونَ بِاللَّهِ وَكُنْتُمُ أَمُونَا ﴾ [البد:٢٨٠]. ثامثًا: "أَيِّنَ» كفوله: ﴿ وَأَيْنَ نَذْعُونُ ( أَنْ فُو إِلَّا ذِكْرٌ لِلْتَالِينَ ﴾ [الكور:٢٠-٣].

تاسعًا: «أَنَّى» كقوله: ﴿فَأَنَّ يُؤْفِّكُونَ ﴾ [العنكبوت:٦١].

عاشرًا: «كَمْ» تقول مثلًا: (بِكَمْ دِرْهَمِ اشْتَرَيْتَ هَذَا المتاع؟» ومثلُ قوله تعالى: ﴿كَمْ لِبَشْتُرْ فِي الْأَرْضِ عَكَدَ سِنِينَ﴾ [الموسنين:۱۱۲].

حَادي عشَر: «أيّ» مثل: «أيُّ القومِ أحبُّ إليْكَ؟» ومثل قوله تعالى: ﴿فَأَتُّ ٱلْفَرِيقَيْنِ أَحَقُ بِالْأَمْنِ ﴾ [الانعام:٨١].

أدوات الاستفهام إِذَنُ إحدى عشرة أداة، وأداة النهي أداة واحدة، والأمر أربعُ صيغ.

وكثرة الأدوات أسهلُ للطالب؛ لأنه إذا طُلِب منه التمثيل بمثال يستطيع أن يأتي بأمثلة كثيرة.

صحيح أنه أصعب في الحفظ على الطالب، لكن من جهة تَوافق العلم لا شك أنه إذا كَثُرت الأدوات فهو أحسن له. ١- فالهَمْزةُ: لطَلبِ التَّصوُّرِ أوِ التَّصديقِ.

والنَّصورُ: هَوَ إِدراكُ المُفردِ، كقولِكَ: (أعلِيُّ مُسافَرٌ أَمْ خالدٌ؟) تَعتقدُ أَنَّ الشَّفرَ حصَلَ مِنْ أَحدِهِمَا، ولكنْ تَطْلبُ تَعْيينَه، ولذَا يُجابُ بالتَّعيين، فيُقالُ: [عَلِجٌ، مثلًا.

والتَّصْديقُ: هَوَ إِذْراكُ النِّسبةِ، نحوَ: «أَسَافَرَ عَلِّ؟» تَسْتَفَهُمُ عَنْ حُصولِ السَّفْرِ وعَدْمُو، لَذَا يُجَابُ بِنَعْمُ أَوْ لَا وعَدْمِهِ<sup>[1]</sup>.

[1] الهمزة: هي أم الباب، والباقي من أولادها. الهمزة أُمٌّ، وتكون للتصوُّرِ والتصديق، أي إنها تصلح لهما جميعًا، تصلح للتَّصوُّر والتصديق أيضًا.

والتَّصَوُّر: هو إدراكُ الْفُتُرد، والتصديقُ: هو إدراكُ الشَّبةِ، هذا هو الفرق بينها. مثالُ ذلك إذا قلتَ: "العلمُ نافعٌ"، فإدراكُ معنى العلمِ تَصوُّرٌ، وإدراكُ معنى النفع تصورٌ الصِّا؛ لأننا أدركنا المفرد، وإدراكُنا أن العلمَ نافع تصديق.

فالتصديق إِذَنْ إِثْبَاتُ الحُكم أو نَفْيَه، والتصورُ إدراكُ معنى المفردات.

ف امّا الجهلُ نافعٌ، إدراك أن «ما» للنفي، وأن «الجهل» عدم العلم، وأن «النفع» حُصولُ ما ينتفعُ به الإنسانُ، فهذا نُسمَّيه إدراكَ معاني مُفرداتِ الكلماتِ، ونُسمَّيه تَصوَّرُا.

أما إدراكُ أن الجهل لا ينفع، ونفي النفع الآن عن الجهل فيُسمَّى هذا تصديقًا.

فالفرقُ إِذَنْ بين التَّصوُّرِ والتصديقِّ أن التصورَ إدراكُ المُفْرَد، أي إدراكُ معنى المفردات، والتصديق إدراكُ النَّسبة، أي رِسْبة الشيء نقيًا أو إثباتًا، أي الحكمُ عليه نفيًا أو إثباتًا، هذا هو التصديق. أمثلة: «زيدٌ قائمٌ" فهذا تصدينٌ؛ لأنك حَكَمت عليه بالقيام، و «زيدٌ ليسَ بقائمٍ" هذا تَصدينٌ أيضًا لأنكَ حكمتَ عليه بعدم القيام، لكن كلمة «زيد» ذاتها هي اسم رجل، فإدراكُ هذا تصورٌ، كذلك كلمة «قائم» أي واقف ضد قاعد، وإدراكُ هذا أيضًا تصورٌ.

فهناك فرقٌ بين التصور والتصديق؛ بأن التصور أن تُدرك معنى الكلمة، والتصديق أن تُدرك نسبة كلمة إلى أخرى إثباتًا أو نفيًا.

"أزيدٌ أَمْ عَمرٌو قائمٌ": في هذا طَلَبُ تصورِ أم تصديقٍ؟ هذا طلبُ تصورِ؛ لأنه يَسأَلُ مَن القائم: زيدٌ أم عمرٌو؟ ويريد النعيين بأحدهما، أي بالمفرد، لكن إذا قلتَ: "أزيدٌ قائمٌ أمْ قاعدٌ؟" فهذا تصديقٌ؛ لأنه يسأل: هَل يَنْبُت له القيام أو يُنفى عنه. أما الأول فَأَنَا أَسْأَلُ هل القائمُ زيد أم القائم عمرو؟ فأنا أقول في الأول تصورٌ، وفي الثاني تصديقٌ.

فالهمزة الآن يُطلَب بها إما التصورُ وإما التصديقُ، فالتصورُ إدراكُ اللهرد، أي مَعرفة المُفرد، والتصديقُ إدراكُ النِّسبة، أيْ نِسبةُ الشيء إلى الشيء إثباتًا أو نفيًا.

ويظهر هذا في المثال الذي ذكره المؤلف رحمه الله؛ إذ قال: «التصورُ هو إدراكُ المُفرد، كقولك: «أعليَّ مُسافرٌ أمْ خالدٌّ؟» فالآن أنت تدري أن هناك سَفرًا؛ حيث ترى رَجلًا شدَّ على راحلته ومشى، فالنَّسبةُ –وهي ثبوت السفر هنا–معلومة، لكني أسألكَ: «أعليُّ مسافرٌ أم خالدٌ؟» إذَنُ الاشتباه عندي الآن هو في التصور، فلا أدري هل هو «علي» أم هو «خالد».

وإذا قُلنا: «أَمَثْنَ القَطْرِ أمِ الأَلْفِيةِ تَقرَأُ؟» هذا تَصورٌ؛ لأن القراءة عندي ثابته، فأنا أعرف أنك تقرأ كتابَ نَحْوٍ، لكن لا أدري أهو الألفية أو القَطْرِ؟

وإذا قُلنا: "أَبْلُوعَ المَرَامِ أَمِ المُنتَقَى تقرءون؟» هذا تَصورٌ؛ لأني لا أسأل الآن عن: «هَل أنتم تقرءون في الحديث؟» لكني أطلبُ تعيينَ الكِتاب، فالقراءة ثابتة عندي أنكم تقرءون في الحديث، لكني لا أدري: «أيَّ الكتابين تقرءون؟» هذا تُسمَّيه تصورًا.

كذلك: «أعيسَى فهِمَ القضيةَ أمْ رَشيدٌ؟» هذا تصورٌ؛ لأني أعلم أنْ أحدُهما فاهمٌ، لكني لا أدري أيها؟ فقد يُقال لي: "عيسى"، وقد يُقال: "رشيد"، وقد يُقال: "كلاهما فَهِمَ القضية"، المهم أي هنا لا أسألُ عن: "هل فَهِمَا القضية؟" فهذا سؤال عن نِسبة الفهم لها وهو تصديق، ولكني أسأل: "مَن الذي فَهِمَها منها؟"

وشَرَح المؤلفُ –رحمه الله– النصورَ فقال: (تَعتقدُ أن السَّفرَ حصل من أحدهما، ولكن تَطلبُ تَعيينَهَ ؛ إِذَنْ النسبة معلومة لك، وهمي حصولُ السفر، لكنك لا تدري: (مَن المُسافر؟) فعلى هذا يقول: (ولكن تطلب تعيينه؛ ولذا يُجاب بالتعين فيقال: (علِّ المسافر) أو «خالد المسافر».

فهنا لم يَقل: «هل حَصَل سَفرٌ أو لم يحصل؟»؛ إذ إن المُستفهِمَ قد عَلِم أن السفرَ حصل، لكن يسأل عن التعيين. وهذا يُسميه علماء المعاني: التَّصوُّر، وهو إدراك المفرد.

والتصديق: إدراك النسبة، نحو: «أَسَافَوَ عَلِيٌّ؟» السؤال هنا ليس عَمَّن سافر؟ ولكن السؤال عن نسبة السفر إلى عليِّ، فلا أدري: «أَسَافرَ هو أم إلى الآن لم يسافر؟» فليس لدي إشكال في: «هل هو عَلِيَّ أم خالد؟» لأنه معلومٌ لديَّ أنه عَلِيٍّ، لكتي لا أدري: «هل سافر أم لا؟» فأنا شاكٌ في نِسبة السفر إليه، «هل وقع منه أم لا؟».

يقول المؤلف رحمه الله: «تَستفهِمُ عن حصول السفر وعَدَمه؛ ولذا يُجاب بنعم، «أسافر عليٌّ؟» تقول: «نعم»، أي: سافر، أو تقول: «لاً»، أي إنه لم يسافر. وقوله: «وعدمه» ليس لها معنى، ويبدو أنها زائدة في الكلام.

إِذَنْ يجاب بـ«نعم» إن كان السفر حاصلًا، ويجاب بـ«لا» عند عدمه.

فالمهم الآن أن الجواب ليس بأن تأتي به فتقول: «زيد أو عمرو»، ولكن يُجابُ بنعم أو لا.

إِذَنَ الفَرْقُ بين التصوُّر والتصديق هو أن السائل في التصور شاكٌّ أو جَاهلٌ، ومعناهما واحد، لكن في أيِّ شيء هو جاهل أو شاكٌّ؟ شاك فيمَن حَصَل له هذا الشيء، فمثلًا يقول: «لمن حَصَل هذا الشيء؟ أزيدٌ أم عمرُّو؟»، لكن الاستفهام عن حصول هذا الشيء من زيد أو عدم حصوله يُسمَّى تصديقًا؛ لأن فيه جهلًا بنسبة هذا الشيء إلى فُلانٍ، وليس جَهلًا بالمنسوب إليه، فهو جَهل بالنسبة.

أما المنسوبُ إليه فمعلومُ عندي وهو زينٌ، لكن لا أدري حصل منه الشيء أو لم يحصل. والتصديقُ عندهم ليس مُقابلَ التكذيب، وإنها هو عندهم بمعنى الحكم على الشيء. والمسؤولُ عَنهُ في التَّصورِ مَا يلي الهمزةَ، ويكونُ لهُ مُعادِلٌ يُذْكُرُ بعدَ أمْ، وتُسمَّى مُتَّصِلَةً، فتقولُ في الاستفهامِ عَنِ المُسندِ إليهِ: «أأنتَ فَعَلتَ هذَا أمْ يوسفُ؟»(١٠).

## وعَن المُسندِ: «أَرَاغَبُّ أنتَ عَنِ الأمرِ أَمْ رَاغِبٌ فيهِ؟»[٢].

[١] قوله: «المسؤولُ عنه في التصور ما يلي الهمزةَ» المطلوبُ في التصورِ التعيينُ، والمسؤول عنه فيه يلي الهمزة، وله مُعادِل، فتقول: «أَأَلْتَ فَعَلْتَ هَلَا أَمْ يُوسُفُ؟» والجواب: «يوسف» أو «أنت».

لكن لو قُلتَ: «أَفَعَلْتَ أَنْتَ هَذَا؟» فلا تَقُل: «أَمْ يُوسُفُ»، فلو قُلتَ: «أَمْ يُوسُفُ»، فلو قُلتَ: «أَمْ يُوسُفُ» لكان خطأً، فهذا نقصٌ في الفصاحة؛ لأنك الآن تطلبُ الاستفهامَ عن التعيين لا عن الحُكم، فتقول مثلًا: «أأنْتَ الْقَائِمُ أَمْ يُوسُفُ؟» وما أشبه ذلك، وفذا يُداول السؤول عنه، وتُسمَّى هذه مُتَّصلةً.

[۲] أمًّا إذا كان الاستفهامُ عن المسندِ فأنت تذكرُ الحكمَ الذي يلي الهمزة،
 فتقول: «أمُسَاؤرٌ أنتَ أَمْ مُقِيمٌ؟» وتقول: «أَرَاغِبٌ أَنتَ عَن الْأَمْرِ أَمْ رَاغِبٌ فِيهِ؟».

وقد لا يُذكَر المعادلُ، لكنَّ حَذْفَه مَشروطٌ بأن يكون مفهومًا، فمثلًا إذا قُلتَ: «أراكبًا جئتَ؟» فالمعادِلُ هنا الضَّدُّ، فقد يكون «أَمْ مَاشِيًا» وقد يكون «أَمْ عَمُولًا» أو غير ذلك.

إِذَنْ يُشترَط لحَذْف المُعادِل أنْ يكون مَعلومًا، فإنْ كان غيرَ معلوم فإنه لا يجوز حَذْفُه. وقد أشار ابنُ مالك إلى هذه القاعدة في قوله:

وَحَذْفُ مَا يُعْلَمُ جَائِزٌ...(١).

<sup>(</sup>١) ألفية ابن مالك (١/ ١٨)، وشرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك (١/ ٢٤٣).

وعَنِ الهٰعولِ: "أَإِيَّايَ تَقْصِدُ أَمْ خَالدًا؟"، وعَنِ الحَالِ: "أَراكبًا حِثتَ أَمْ مَاشيًا؟"، وعَنِ الظَّرْفِ: "أَيُومَ الحَميسِ قَدَمتُ أَمْ يُومُ الجُمعةِ؟"، وهكذًا.

وقدْ لَا يُذْكُرُ الْمُعَادِلُ: (نحوَ أأنتَ فَعلتَ هذَا؟)، ﴿أَراغِبُ أَنتَ عَنِ الأَمرِ؟)، ﴿أَإِنَّايَ تَقْصِدُ؟»، ﴿أَراكِبًا حِثتَ؟»، ﴿أَيُومُ الحَميسِ قَدمتَ؟».

والمَسؤولُ عَنهُ فِي التَّصديقِ النَّسْبةُ، وَلاَ يَكُونُ لَمَّا مُعادلٌ، فَإِنْ جاءَتْ «أَمْ» بعدَهَا قُدَّرتْ مُنْقطعةً، وتكونُ بمعنى «بَلْ»<sup>[1]</sup>.

[۱] اوالمسؤولُ عن النَّصديق النَّسْبَةُ ، أي: الحُكُمُ، ولا يُذكر معها مُعاوِلٌ، فإن ذُكِر مُعاوِلٌ فإنها تكون مُنْقَطعة تقديرًا، وتكون بمعنى الهل، وهو كثير في القرآن، مثل قوله: ﴿ أَمْ ظَيْمُواْ مِنْ غَيْرِ مَتَى إَمْ هُمُ ٱلْخَيْلِقُونَ ﴾ [الطرر:۲۰]، ومثل قوله تعالى: ﴿ أَمْ عِندُهُمُ ٱلْفَيْكُ مُهُمْ يَكْمُونَ ﴾ [القلم:٤٧] ومثل: ﴿ أَمْ لَهُ ٱلْبَنَتُ وَلَكُمُ ٱلبَنُونَ ﴾ [الطرر:۲۰] والأمثلة على هذا كثيرة.

أمثلة على التصور: والجواب يكون بتعيين المفرد فيه.

- ﴿أَرَاكِبًا جِئْتَ أَمْ مَاشِيًا؟﴾ والجواب هو أن تُعيِّن: راكبًا أو ماشيًا.
  - «أُسَمِعْتَ أَذَانَ المغْرِبِ أَم الْعِشَاءِ؟».
  - «أَيُوْمَ الْخَمِيسِ سَافَرْتَ أَمْ يَوْمَ الْجُمُعَةِ؟».
    - «أَسَمَّيْتَ ابْنَكَ بُخَارِيًّا أَمْ حَسَنًا؟».
  - أمثلة على التصديق: والجواب يكون فيه بنعم أو لا.
- ﴿ أَسَافَرُتَ الْيُومُ؟›، ولا يُقَال: ﴿ أَسَافَرْتَ اليَّوْمَ أَمْ لَا؟›؛ لأن المُعادلَ لا يُذكر
   هنا. والجوابُ هنا إما بنعم، وإما بلا.

٣- وَ"هَلُ" لطَلَبِ التَّصديقِ فَقَطْ، نحوَ: "هَلْ جاءَ صديقُك؟" والجوابُ: نعمْ أَوْ لَا. وَلذَا يَمتنعُ معَهَا ذِكْرُ المُعادِلِ، فَلَا يقالُ: "هلْ جاءَ صديقُكَ أَمْ عدوُّك؟"!".

- ا «أَأَذَّنَ المَوَدُّنُ؟».
- «أَفَهِمْتَ الدَّرْسَ؟».
- «أَقَرَأْتَ البُخَارِيَّ؟».
- «أَصَحَّحْتَ الْكِتَابَ؟».

[1] يقول المؤلف -رحمه الله - في «هَلْ»: «هل لطَلَب التَّصديق فقط» ومعنى «فقط» أي لا تكون للتَّصور، بل يُطلَب بها التصديقُ، وهو إدراك النَّسْبةِ، فتقول مثلًا: «هل جاءَ صَديقُك؟» والجواب: نحم أو لا؛ ولذا يَمتنع معها ذِكرُ مُعادِل في الكثير، فلا تَقُلْ: «هلْ جَاءَ صَدِيقُكَ أَمْ عَدُوُّك؟» بل إذا أردت أن تقول: «جاء صديقُك أم عدوُّك»، تأتي بالهمزة، فتقول: «أَجَاءَ صَدِيقُكَ أَمْ عَدُوُّك؟»، ويكون الجواب بالتعيين.

أما إذا أتيتَ بَهُلْ فهي للنِّسبة فقط، فلا يُذكّر معها المُعادِلُ، مثل: «هَلْ جَاءَ زَيْدٌ؟»، «هَلْ دَخَلَ الشَّهُوْ؟»، «هَلْ بُنِيَ المُسْجِدُ؟»، «هَلْ أَمْطَرَتْ السَّيَاءُ؟»، «هَلْ أَضِينَتِ الكَهْرِيَاءُ؟»، «هَلْ طَفِيْتَتِ الْكَهْرِيَاءُ؟»وهكذا، والجواب بنعم أو لا، التصديق بنعم أو لا.

ولا يصح أن نقول: «هل طَفِقَت الكهرباءُ أمْ أُضِيئَتِ؟»، بل نقول: «هل طَفِنَتِ الكهربَاءُ؟» فقط، فلا تُذْكر المعادِل، فذِكْرُ المعادلِ نادرٌ، ولا يكون إلا في أحوال مُعينة، ولهذا قال: «في الكثير» فلا يُذكر معها المُعادِلُ. وَ اهَلْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ إِنِ استُفْهِمَ بِهَا عَنْ وُجُودِ شَيْءٍ فِى نَفْسِهِ، نَحْوَ: (هَلِ العَنْقَاءُ مَوجُودَةٌ؟))؛ ومُركَّبة إِنِ استُفْهِمَ بَهَا عَنْ وُجُودِ شَيْءٍ للَّمَيْءُ نَحْوَ: (هَلْ تَبَيْضُ العَنْقَاءُ وَثَفَرْخُ؟) [1].

يقول الله تعالى: ﴿ سَوَاتُهُ عَلَيْهِمْ ءَأَنكَرَتُهُمْ أَمُ لَمَ لَيُؤَمِّكُۗ البقر: ٢: ففي غير القرآن لا يجوز أن نقول: ﴿ سواءٌ عليهم هل أَنْذرتَهم أَم لم تُنذرُهُم مثلًا؟ ﴾؛ لأن هذا تصورٌ، فلا يجوز أن تأتي جل، فـ اهل ﴾ لا تأتي إلا للتصديق، ويقية أدوات الاستفهام للتصور، وبهذا صارت الأدوات باعتبار التصور والتصديق ثلاثة أقسام:

- قِسْمٌ صالحٌ لهما، وهي الهمزة.
- قِسمٌ للتصديق فقط، وهي هَل.
- الباقي للتصور؛ لأنك إذا قُلتَ مثلًا: (مَنْ قَامَ؟) فإنك تَطلبُ التعيينَ، وهذا هو التصور.

ففي التصور يُدرِك الشخصُ أن الأمر وَقَع، لكنه لا يدري مَن الذي أوقعه، فهو يريد أن يتصوره، أي تُذكّر له الصورة.

[۱] ثم قال -رحمه الله- في معنى: (هل): النَّسمَّى بَسيطة إن استفهم بها عن وجود شيء في نفسه، أي عن وجود الشيء فقط، ونُسمَّى مُركّبة إنِ استُنههِم بها عن نِسْبة شَيء لشيء، كأنْ يُستفهّم بها عن صِفة شيء في شيء مثلًا.

مثال البسيطة: «هل العنقاء موجودة؟»، العنقاءُ هذه تُذكر في الأشعار، لكن ليس لها وجود، ويقولون: إنها من الطيور، وهنا قد استُفهم بهل عن وجود الشيء فقط.

# ٣- وَ«مَا» يُطلَبُ بِهَا شَرحُ الاسمِ، نحوَ: «مَا العَسْجَدُ أُوِ اللُّجَيْنُ؟»[١]...

مثال المُركَّبة: وهي إن استُفهم بها عن وجود شيء لشيء، أو عن نُبوت شيء لشيء، مثل: «هَلْ تَبِيضُ العَنْقَاءُ وَتُفَرِّثُ؟» والجواب: نعم أو لا، وهنا نَستفهمُ عن نِسْبة البَيْض إلى العنقاء، وليس عن وجودها.

أمثلة: «هَلِ اشْتَرَى مُحَمَّدٌ بَيْتًا؟» أنا الآن لا أَسألُ عن وجود محمد، ولكني أسألُ عن ثُبوت الشراء له، فهي إِذَنْ مُركَّبة.

«هَلْ وُلِدَ الْنَ مُحَمَّدِ؟» هذه بسيطة، «هل وُلِد الابن؟» لكن لو قُلتَ: «هَلْ وُلِدَلَهُ؟» فهذه مُركَّبَة؛ لأني أَسألُ عن نِسْبة شيء لشيء.

المُهمُ أنه إذا استُفهِم بها عن عَيْنِ فهي بسيطة، وإن استُفهِم بها عن صِفة في شيء فهي مُركّبةٌ، هذا هو الفَرْق بين «هل» البسيطة، والمركبة.

وهذه مَسألةٌ ليس لـها تَعلُّق بالمعاني في الحقيقة؛ ولـهذا بعضُ المُصنفين لا يذكرونها إلا في المطوَّلات؛ لأن المقصودَ هنا هو الاستفهامُ إما عن نِسْبةٍ، وإما عن تَصوُّرٍ، ونحن نعلمُ أن هل لا يُستَفهَم بها إلا عن التصديق أي: النسبة.

[1] (هَا": أيضًا من أدوات الاستفهام، ويُطلَب بها التَّصور – لأننا قُلْنًا إن كل أدوات الاستفهام ما عدا هَل والهمزة يُطلَب بها تصور – لكن تارةً يُطلَب بها شَرْح الاسم، وتَارةً حقيقة المُسمَّى، وتارةً حال المذكور معها، فإذن يُطلَب بها ثلاثة أشياء: إما شَرْح الاسم، وهو ما يُسمَّى عندنا في التفسير أو في الحديث تفسيرُ الكلهات، أي شَرْح الكلمة، تَقولُ مثلًا: «مَا العَسْجَدُ؟»، «مَا اللَّجَينُ؟» فنقول: «العَسجدُ الذَّحَبُ»، و«اللُّجَينُ الفِضَةُ».

## أَوْ حَقيقةُ المُسمَّى، نَحْوَ: مَا الإنسانُ؟[١] ....

إِذَنْ المطلوبُ أَن تُعلِمَه ما اللَّجَيْنِ، فتقول فقط: «اللَّجَيْنُ الفِضَّةُ»، «ما العُسْجَدُ؟» فتقول: «الأسدُ»، إلى غير ذلك. فالمقصود شرح الاسم، أي معنى الكلمة فقط.

ولكن لو قُلتُ: «ما الذهبُ؟» فأنا أريدُ أن تَشْرَحَ لِي حقيقةَ الذهب فيقالُ: «هو مَعْدِن ثَمَينٌ معروفٌ».

وإذا قُلتُ مثلًا: «ما الإنسان؟»، فقد يُجاب: «الإنسانُ حيوانٌ ناطقٌ»، صحيحٌ، وقد يكون الجواب: «الإنسانُ البشرُ».

فإذا قُلتَ: «الإنسانُ البشرُ» فهذا شَرْحُ الاسم؛ لأن هذا ليس بيانًا للحقيقة، والغالبُ أنه إذا كان المطلوبُ شَرْحَ الاسمِ فالغالبُ أنه يسأل عن اللفظ الغامض، كأنْ يكون اللفظُ غريبًا، غيرَ معروف، ويُفسَّر بلفظ ظاهر.

وشَرْحُ الاسم في العلم الشَّرعي يُسمَّى حدَّا لفظيًّا، فالحدود اللفظية هي التي يُطلَب بها شَرْح الاسم.

[1] و(مَا) يُطلَب بها أيضًا حقيقةُ المُسمَّى، نحو: (مَا الإنسانُ؟» إن قُلتَ: «الإنسانُ هو البشرُء، وأنا أسألُ عن حقيقة المُسمَّى، فلا يصح الجواب؛ لأن هذا الجوابَ هو شَرْحٌ للاسم، وأنا أُريدُ بيانَ الحقيقة، فإذا قال: «الإنسانُ حيوانٌ ناطقٌ»، صار الجوابُ صَحيحًا، هذه حقيقة الإنسان.

فَـ(حيوانٌّ): تشمل كُلَّ ما فيه حياةٌ من البهائم والإنسان، و(ناطقٌّ): تُخرِجُ البهائم؛ لأنها غيرُ ناطقةٍ، والمُرادُ غيرُ ناطقةٍ نُطقًا مفهومًا، وإلا فهي ناطقةٌ، كها قال الله تعالى: ﴿عُلِمْنَا مُعِلَقَ الطَّيْرِ﴾ [النمل:١٦].

#### أَوْ حالُ المذكورِ معَهَا، كقولِكَ لقادم عليكَ: «مَا أنتَ؟»[١].

[١] كما يُطلَب بـ«مَا» حال المذكور معها، كقولك لقادم عليك: «مَا أَنْتَ؟» فمثلاً هناك شخصٌ قد قَلِم علِّ، أعرف أنه إنسان، ولا يُشْكِل عليَّ ذلك، فأقول له: (مَا أَنْتَ؟» أسالُ عن حاله، فلا يصح أن يقول: «فلانٌ»؛ لأنَّ هذا للتعيين.

فإذا أردتُ أن أعرف اسمَه أقول: «مَنْ أَنْتَ؟» أَمَّا قولي: «مَا أَنْتَ؟» فأستفِهمُ هنا عن حاله، وليس عن عَيْنه، عن حاله: هل هو صديق أم هو عدو؟ فإذا يقول إذا قلتُ: «ما أنت؟» قال: «صديقٌ» مثلًا، وإذا كان بيننا نَسَبٌ، قال: «قَرِيبٌ»، وإذا أراد أن يُحدِّد النَّسَب قال: «ابن عمك» مثلًا، وما أشبه ذلك.

هذه يُطلَب بها حال المذكور معها، فنسأل عن حال هذا المُستفهَم عنه، لو قال مثلًا: «مَا أَنْتَ؟» أي: «أَجِئَّيُّ أَمْ إِنْسِيُّ أَمْ مَلَكٌ؟» فهذا يُسأَل عن حاله؛ لأنه رُبَّها يأتي الإنسانُ في الأسفار لَبْلاً، فيأتيه شيءٌ لا يدري ما هو، أهو إنسان، أم ملك، أم جِنِّي؟ ويسأل: «ما أنت؟»

فإذن صار الاستفهام بـ «ما» يطلب به ثلاثة أمور:

- إما شَرْح الاسم.
- أو حقيقة المسمى.
- أو حال المقرون معها.

فلو قُلتُ لشخص: «مَا هَذَا الْفَلَمُ؟» أَسالُ عن حقيقته، فيقول مثلًا: «هذا القَلم من حديد، أو من فِضة، أو غير ذلك». وإن كان المقصود السؤالَ عن حاله، فيقول: «هو قَلَمٌ طيِّب وجيَّد، ولا يتوقف عن الكتابة». 3 - و «مَنْ » يُطلبُ بهَا تَعيينُ العُقلاءِ، كقولِكَ: «مَنْ فَتَحَ مِصْرَ؟» [١]

وَ"مَتَى» يُطْلَبُ بِهَا تَمْينُ الزَّمانِ مَاضيًا كانَ أَوْ مُسْتَقبلًا، نحوَ: «متَى جِئتَ؟» و«متَى تذهبُ؟»[<sup>7]</sup>.

لو سألت إنسانًا عن آلةٍ معه فقلتُ: «مَا هَذِه؟» وقال: «هذه راديو»، فإن سألتَه ثانيًا: «ما هذا الذي معك؟»، وقال: «حديد، ونايلون، وأسلاك، ورصاص، أو آلة مكونة من كذا وكذا»، فهذان جوابان، فإن سألته ثالثًا: «ما هذا الذي معك»؟ فأجاب بجوابٍ ثالثٍ فقال: «هذا الذي يأتي بصوت الإذاعات»، والأجوبة على النحو التالى:

- الأول: شَرْحُ الاسم: راديو.
- الثاني: حقيقةُ المسمى؛ صحيح أنه آلة مكونة من حديد، ونايلون، وأسلاك،
   إلى آخره.
  - الثالث: حال المسؤول عنه: يأتي بصوت الإذاعات.

[١] «مَنْ»: يُطلَب بها تَعيين العقلاء، كقولك: «مَنْ فَتَحَ مصر؟» فهذه يُستفهَم بها عن العقلاء، والجواب: «عَمرو بن العاص رَعَلِيُتَهَنّه، إِذَنْ فــ«مَنْ» يُطلَب بها تعيينُ العاقل.

ولو قلتُ لك: «مَن الذي اشتريت من الإبل؟»، فهذا لا يصح، والسبب أن الإبلَ غير عاقلة؛ ولا يُستفهَم بمَنْ إلا عن العقلاء.

[۲] «مَتَى»: يُطلَب بها تَعيينُ الزمان ماضيًا كان أو مستقبلًا، فإذا قُلتَ لإنسان: «متى» فأنت تَطلُبُ منه تَعيينَ الزمان، وهذا الفعل الذي يلي مَتَى إن كان ٣ - و "أيّانَ" يُطلبُ بها تعيينُ الزَّمانِ المستقبلِ خاصَّةً، وتكونُ في موضعِ
 النَّهويل، كقولِهِ تعالى: ﴿ مَنْكُ أَلَهَنَ مُعُ ٱلْقِينَةِ ﴾ [ال

٧- و «كَيْفَ» يُطلبُ بهَا تعيينُ الحال، نحوَ: «كيفَ أنتَ؟»[٧].

ماضيًا فإنك تقول له مثلًا: «مَتَى قُمْتَ؟» وإن كان مستقبلًا فإنك تقول: «مَتَى تَقُومُ؟».

فإذن يطلب بــ«متى» تعيينُ الزمان ماضيًا كان أو مستقبلًا؛ الماضي مثل: «مَتَى قَامَ؟»، و«مَتَى قُمْتَ؟»، والمستقبل مثل: «مَتَى تَقُومُ؟».

[۱] «آتِانَ»: يُطلَب بها تَعيينُ الزمان المستقبل خاصة، و«آتَانَ» اسم استفهام مَبني على الفتح في محل نصب، مثل: «آيَّانَ تَقُومُ؟» هذا مستقبل، أما «آيَّانَ قُمْتَ؟» فهذا ماضي، أيها الصحيح؟ «آيَّانَ تقومُ؟» هو الصحيح؛ لأن «آيَانَ» يُسأَلُ بها عن الزمان المُستقبل خاصةً، ولا تكون عن الزمان الماضي.

ثم قال -رحمه الله- أيضًا إنها تكون في موضع التهويل، كقوله تعالى: ﴿ يَمَثَلُ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

[7] و «كَلِفَ»: يُطلَب بها تعينُ الحال، فمثلًا قد يكون الإنسان غضبان، أو مسرورًا، أو مريضًا، أو صحيحًا، فإذا أردتَ أن تسأل عن هذه الأحوال فقل: «كَيف أنت؟» ولا تقل: «مَن أنت؟»؛ لأنه يُستفهَم بـ «مَنْ» عن تعيين العقلاء، ولكن تقول: «كِيفَ أنت؟»، ويجوز أن تقول: «إيش لونُك»؛ لأن أصلها: «أيُ شيءَ لَونُك؟». ونقول أيضًا: «كَيْفَ جِئْت؟».

٨- و «أَيْنَ»: يُطلبُ بهَا تعيينُ المكانِ، نحوَ: «أَيْنَ تَذْهَبُ؟»[١].

٩- و «أَنَّى»: تكونُ بمعنى «كيفَ»، نحوَ: ﴿ أَنَّ يُعْيِ. هَنَذِهِ اللهُ بَعَدَ مَوْقِهَا ﴾ وبمعنى «منَى» وبمعنى «منَى» نحوَ: «أَنَّى تَكونُ زِيادَةُ النَّيلِ؟ إنا!

إِذَنْ يُستفهَم بـ«كيف» عن الحال، فإذا قُلتَ مثلًا لرجلٍ: «كَيْفَ جِئْتَ؟» فهاذا يكون الجواب؟ «ماشيًا» إن كان ماشيًا، و«راكبًا» إن كان راكبًا، و«مُشرعًا» إن كان مُسرعًا، و«مُطمئنًا» إن كان غيرَ مُسرع، وهكذا، فهي يُستفهَم بها عن الحال.

[۱] «أَيْنَ»: يُطلَب بها تَعيينُ المكان، نقول: «أَيْنَ تَذْهَبُ؟» فهاذا يكون الجواب؟ «إلى المسجد» مثلًا، إِذَنْ أنا الآن أَطلبُ تعيينَ المكان، «أين زيد؟» «في المسجد» مثلًا.

وقال النبي -عليه الصلاة والسلام- للجارية: «أَيْنَ اللهُ؟» قَالَتْ: فِي السَّيَاءِ»(، فهنا يَطلب الرسولُ ﷺ منها تعيين المكان، فيقول: «أَيْنَ اللهُ؟» فقالت: «في السهاء». ولكن لاحظ أن المكان بالنسبة لله فلك لا يحويه، ولا يحصره، بخلاف المكان بالنسبة للمخلوق، فإنه يحويه ويحصره.

[۲] «أَثَى»: وهي مَوجُودةٌ بكثرة في القرآن، مثل قوله تعالى: ﴿ أَنَّى لَمُمُ اللَّكَوْنَى وَفَدْ مَدَّمَّهُ رَسُلُ مُّبِينًا﴾ [الدعان:۲۱] وقوله تعالى: ﴿أَكُنَّ يُؤَفَّكُونَ ﴾ [المالنة:۷۷] وقوله تعالى: ﴿أَنَّى يُشْرَقُونَ ﴾ [غافر:۲۹] وقوله تعالى: ﴿ وَأَنَى لَمْمُ التَّنَاوُشُ ﴾ [سا:۲۰] وغير هذا كثير، ولها ثلاثة معاني:

 <sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، في كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب تحريم الكلام في الصلاة، وتَشْخِ ما كان من إباحته (٥٣٧).

■ تكون بمعنى «كَيْفَ»، فيُستفهم بها عن الحال، مثل: ﴿ فَلَ يُعْمِى. هَاذِهِ اللهُ بَعْدَ مُولَّةٍ مُ اللهُ اللهُ على أنه استفهم عن اللهُ إلى الله أراه الكيفية أفهذا الرجل مر على قرية وهي خاوية على عروشها، فقال: ﴿ فَلَ اللهُ مُراه الكيفية أَنْهَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَل عَلَى عَل عَلَى عَ

فعلى كلام المؤلف –رحمه الله – يكون هذا الرجل يَستفهِم عن الكيفية، لا عن وجود الحياة، فأراه الله تعالى كيف مُجيى الأرضَ بعد موتها، ﴿فَأَمَاتُهُ اللّهُ مِاللَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَاللّهُ وَاللّهُ وَلّاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلِمُواللّهُ وَلّمُ وَلِمُولًا

قال الله -سبحانه وتعالى- له: ﴿ لَمْ أَيْشَكَ مِاثَةَ عَامِ ﴾ ثم أراه آيةً وهي: ﴿ فَأَنْظُرَ إِلَىٰ طَمَامِكَ وَشَرَاطِكَ لَمْ يَتَسَنَّةَ ﴾ [البق:٢٠٩١] لم يتغير الطعامُ والشراب، بَقِي مئةٌ سنةٍ، مَرَّ عليه الشتاءُ والصيفُ فها تغيَّر، الشرابُ لم يبيس، والطعام لم يَشَنَ سبحان الله، هذه من آيات الله فَظَالَد.

وآيةٌ أخرى: ﴿وَاَنْظُرْ إِلَى حِمَارِكَ وَلِنَجَمَلَكَ ءَاكِتَ لِلنَّاسِ ﴾ [البرة:٢٥] نَظَر إلى حماره فإذا بحماره ميت، وأصبح عِظامًا، أي لم يبق منه إلا العظام، ثم قال تعالى: ﴿وَاَنْظُارْ إِلَى الْعِظَامِ، إِذْ يُنْشِرُ اللهُ بعضها ببعض بواسطة العَصَب، يُدخِل بعضَ العظامِ فنظر إلى العظام، إذ يُنْشِز اللهُ بعضها ببعض بواسطة العَصَب، يُدخِل بعضَ العظامِ في بعض أمشاطًا، ثم يَكشُوها لحمّاً. كل هذا وهو يشاهد حمارَه ئجيا: ﴿فَلَمَّا تَبَبَّتَ لَمُ قَالَ أَعَلَمُ أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ فَلِيسٌ ﴾ [المبرة:١٩٥] الله أكبر.

إِذَنْ الاستفهامُ في قوله تعالى: ﴿أَنَّنَ يُشِيء هَنذِهِ ٱللَّهُ بَعْدَ مُؤتِهَا ﴾ [البنرة:٢٥٩] استفهام عن الكيفية.

وتكون «أَنَّى» أيضًا بمعنى «كيفّ» في قولنا: «أَنَّى يَصِيرُ الجِّرَارُ أَسَدًا؟» أو: «أَنَّى تَشْتَغِلُ هَذِهِ الْمَاكِينَةُ؟» أو: «أَنَّى تُضِيءُ الكَهْرِبَاءُ؟» أي «كيف»، وذلك إذا كانت الكهرباءُ تُضِيء الآن، كانت «أنَّى» بمعنى «كيف»، وليست بمعنى «متى»؛ لأنها مُضاءة بالفعل.

فإذن لا بد من قرينة وإلا فالأصلُ فيها يظهر أنها تكون بمعنى «مَتَى»، ومِثل ذلك: «أَتَى تَذْهَبُ؟» أو: «أَتَى قُمْتَ؟»، أو لو أن إنسانًا جاء، وقال: «غَرِق فلان، وأنقذته»، فقلنا له: «أَنَى أَنْفَذْتُهُ؟» أي: «كيف أنقذته؟».

- وتكون أنَّى بمعنى: «مَتَى»، مثل: «أَلَّى تَكُونُ زِيَادَةُ النَّيلِ؟» أي متى
   تكون زيادة النَّيل؟ ومثل: «أَلَّى تَقُومُ؟» أي متى تقومُ؟ ومثل: «أَلَّى قُمْتَ؟» أي متى قُمتَ؟

١٠- وَالْكُمْ): يُطلَبُ مِمَا تَعِينُ عَددٍ مُبْهَم، نحوَ: ﴿كُمْ لِيَثْتُمْ ﴾ ال

١١ - و (أَيُّ): يُطلَبُ بهَا تَمييزُ أَحدِ المُتشاركَيْنِ في أمرِ يَعمُّهُمَا، نحوَ: ﴿ أَيُ الْفَرِيهَ يَبْنِ خَيْرٌ مُقَامًا ﴾ [١].

[1] «كُمْ»: يُطلَب بها تَعينُ عَددِ مُبهَم، مثل: ﴿ قَلَ كُمْ لِلْتُمَّرُ فِي ٱلْأَرْضِ عَكَدَ سِنِينَ ﴾ [المومن:١١٦] فهذا عَدد مُبهَم يُطلَب تعيينُه، ومثل: «كَمْ مَالُكَ؟» ومثل: «كَمْ أَوْلَادُك؟» ومثل: «كَمْ بَقِيتَ في هَذَا البَلَد؟» ومثل: «كَمْ عُمُوكَ؟» وهكذا يُطلَب بها تَعينُ عدد مُبهم غير معروف.

[۲] و أَكِيَّ : يُطلَب بها تمييزُ أحد المتشاركين في أمر يُعمهها - وتمييزُ أو تعيين المعنى واحد– وتمييزُ أحدِ المتشاركين في أمر يعمهها، أي إن شخصين اشتركا في شيء، فيُطلب تعيينُ أحدهما، فأقول مثلًا: «أَيُّتُهَا أُكْثَرُ مَالًا؟» إذا استويا في كثرة المال، وما يُدرَى أيها أكثر مالًا؟ وأُريدُ منك أن تُعيِّن لي أيها أكثر. والجواب: «خَالَهٌ» مثلًا.

كذا: «أَيُّتُهُمْ مَسَبَقَ صَاحِبَهُ؟» والجوابُ: «أحمد» مثلًا، عيَّنته الآن؛ ومثل: «أَيُّتُهَا أَفْهَمُ فِي تَأْصِيلِ «أَيُّتِهَا أَفْهَمُ فِي البَلاعَةِ؟»، والجواب: «غانمٌ» مثلًا، وكذلك: «أَيُّتُهَا أَفْهَمُ فِي تَأْصِيلِ مَسَائِل الْفَرَائِضِ؟».

إِذَنْ وَ «أَيُّ» يُطلَب بها تَعيينُ أحد المتشاركين في شيء، و «أي» هذه تدل على الواحد، نحو: ﴿أَيُّ الْفَرْيِقَـتْينِ خَيِّرٌ مُقَامًا﴾ [مريم:٧٧] كل منهما له مَقام: أهل الجنة، وأهل النار، لكن أيها خيرٌ مَقامًا؟ لا شك أنهم أهل الجنة. ويُسألُ بهَا عنِ الزَّمَانِ، والمكانِ، والحالِ، والعددِ، والعاقلِ وغيرِه، حسبَ مَا تضافُ إِليْهِ [1].

[١] ويُسأل بها أيضًا عن الزمان، والمكان، والحال، والعدد، والعاقل وغيره، حسب ما تُضاف إليه.

إِذَنْ فهي مجالهًا واسعٌ. وكما ذكرنا يُسأل بها عن تعيين أحدِ المتشاركين في شيء، وعلى هذا يُشبِه أن يكون المقصودُ بها التصورُ، ويُطلَب بها فيها بعد تعيين الزمان، والمكان إلى آخره، حسب ما تُضاف إليه، فمثلًا تقول: «أَيّ اليومَينِ الْبَدَأَتِ اللَّرَاسَةُ: السَّبْتِ أَمِ الْأَحَدِ؟» فنقول مثلًا: «السبت»، هذا سؤال عن الزمان.

والسؤال عن المكان كقولنا: «أَيِّ الْبَيْتَيْنِ تَسْكُنُ؟» وهنا الجواب يُعيِّن، فتقول مثلًا: «البيت الجنوبي، أو الشهالي، أو القبلي، أو الغربي، إلى آخره».

والسؤالُ عن الحال مثل: «أَيَّ الصَّفَتَيْنِ كُنْتَ عَلَيْهَا: الْغَضَبِ أَمِ الرِّضَا؟»، ومثل: «أَيُّ الحَّالَيْنِ أَنْتَ عَلَيْهَا: الْغِنَى أَوِ الْفَقْر؟» وهكذا.

والسؤال عن العدد نحو: «أَيَّ الْقَطِيعَيْنِ اشْتَرَيْتَ: الْعِشْرِينَ أَمِ النَّلَاثِينَ؟» هذا تعيينُ العدد.

وتكون أيضًا للعاقل، وغير العاقل؛ للعاقل مثل: «أَيَّ الرَّجُلَيْنِ ثُحِبُّ؟»، وغير العاقل مثل: «أَيَّ الْبَعِيرَيْنِ تَزكَبُ؟».

وإذا قُلنا: «هَلْ قَادِمَ المُسَافِرُ؟» فالمقصودُ السؤال على حقيقته، نريد أن نعرف: أقَدِمَ أم لا؟ وقَدْ تَحْرِجُ ٱلْفَاظُ الاستفهامِ عَنْ معنَاهَا الأَصْلِيِّ لمَعَانٍ أُخَرَ تُفهَمُ مِنْ سِياقِ الكَلام [1].

[1] ولكن الاستفهام قد يخرج عن هذا المعنى الأصلي إلى معاني أُخَر، تُستفادُ وتُفهَم من سياق الكلام. وهذا مما يدل على سِعة اللغة العربية أن تكون الأداةُ الواحدةُ صالحةُ لعِدَّة معانِ، سواةً كانت كلمةً واحدةً، أو حَرفًا واحدًا، وليست معاني «الباء» و«اللام» و«في» علينا ببعيدة.

وأدوات الاستفهام سواء أكانت من الحروف كــ«الهَمْزة»، و«هَلْ»، أم أسياءً كــ«مَنْ»، وَ«مَا»، وَ«أَيّ»، هي الشيء ذاته، فيكون لها مَعانٍ غير المعنى الأصلي بحسب السياق.

وإذا كان كذلك، وأن المعاني الفرعية تأتي بحسب السياق، فاعلم أن أهل العلم يختلفون في هذا كثيرًا، فتجد بعضَهم يقول: المُراد بالاستفهام كذا، وآخر يقول: المُراد بالاستفهام كذا؛ لأن هذه المعاني تُفهَم من السياق، والفَهْم يختلف.

ولهذا نقول: هذه المعاني التي ذكرها المؤلف وغيرُه من العلماء، وقالوا: المراد بالاستفهام كذا وكذا، قد يُعارض فيها مَن يُعارِض، فيقول ليس المراد بالاستفهام كذا، وذلك مبني على حسب الفهم، وكمّ من أُناسٍ فَهِموا من آية كذا، وفَهِم منها آخرون خِلافَ هذا الفهم.

ولهذا قال شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله- في كتابه المشهور العظيم، الذي قال عنه ابن القيم: «ما في الوجود له نظير ثانٍ» (أ) وهو الكِتاب الذي يُسمَّى: «دَرُهُ تعارُضِ العقل والنَّقل» في هـذا الكتاب يقـول شيخ الإسلام -رحمه الله-:

<sup>(</sup>١) نونية ابن القيم (١/ ٢٣٠).

## ١ - كَالتسويَةِ، نحوَ: ﴿ سَوَاتُهُ عَلَيْهِمْ ءَأَنذُرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِرْهُمْ ﴾ [١].

أنا مُلتزِم بأن أي إنسان مُبتدع يأتي بدليلٍ صحيحٍ من القرآن والسنة يَحتج به، فأنا مُلتزم أن أجعله حُجَّةً عليه مُصادرَةً بالدليل، فهذا الذي أورد الدليل نُصدِّره عليه.

إِذْنُ فهو ملتزم أن يجعل هذا الدليل دليلًا عليه لا له. وكيف يكون الشيء مُثبتًا، ثم يكون منفيًّا في آن واحد؟ وما ذاك في الحقيقة إلا من أجل اختلاف الفهم.

#### وهذه المعاني التي يخرج إليها الاستفهام هي:

[١] أولًا: التَّسويَة: ومعناها أن المستفهَمَ عنه يكون ذا شَطْرِين، كلاهما سواء. وهمزةُ التسوية تأتي بعد كلمة «سَوَاء»، مثل قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِيمِكَ كَشُرُوا سَوَاهُ عَلَيْهِمْ ءَائْدُرْبَهُمْ أَمْ لَمُ ثُنُورُهُمْ﴾ [البقرة:١].

وقال النحويون الذين يُعرِبون: ﴿ تَأْتَدَنَقُهُمُ ﴾ إنَّ استفهامُ، لكنه يُسبَق ما بعد بعده بمصدر، مع أن الهمزة ليست حَرفًا مصدريًّا، لكن في هذا التركيب يُسبَق ما بعد الهمزة بمصدر، فيكون التقدير: ﴿إِنْدَارُكُ وعدمُه سواءٌ عليهم ﴾. وعلى هذا فتكون ﴿ سَرَاتُهُ ﴾ خبرًا مُقَدَّمًا، ﴿ وَالْمَدَرُةُمُ أَمْ لَمُ لَعَزِهُم ﴾ مسبوقة بمصدرٍ امبتدأً مؤخِّرٌ.

ومن النسوية أيضًا قوله تعالى: ﴿سَوَآءٌ عَلَيْهِــمْ أَسَتَغَفَرْتَ لَهُمْ أَمْ لَمْ شَتَتَغِرْكُمُ ﴾ [المانفرن:1] إلى غير ذلك.

ومثل: «سَوَاءٌ أَأَحْسَنْتَ إِلَيْهِ أَمْ لَا فَهُوَ سَيِّئُ الْأَخْلَاقِ»، هذه أيضًا همزة تسوية.

فالحاصل أن همزة التسوية هي التي تأتي بعد كلمة سواء، وقبل شيئين متقابلَيْن حُكمُهما سواءٌ.

# ٢- وَالنَّفْيِ، نحوَ: ﴿ هَلَ جَزَاءُ ٱلْإِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَنُ ﴾[١].

[1] ثانيًا: النَّفي: يأتي الاستفهام للنفي، وله علامة وهي: أن يأتي بعده "إلَّا" فهذه من علاماته، مثاله قوله تعالى: ﴿ هَلَ جَرَّلُهُ ٱلْإِحْسَيْنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَنُ ﴾ الارحن: ٦] ضَع (مًا" بُدلا من (هَلُ" وانظر هل يستقيمُ الكلام أم لا؟ (مَا جَرَاءُ الإِحْسَانِ إِلَّا الْإِحْسَانُ ؟!. إِذْنُ فَهَلْ هنا حرف استفهام، لكن معناه النفي.

#### إِذَنْ الاستفهام الذي يدل على النفي له علامتان:

الأولى: أن يُحلَّ محله «مَا»، ولكن أي الماءات: النافية، أم الموصولة، أم الشرطية، أم الزائدة، أم المصدرية؟ بل هي النافية.

الثانية: أن يأتي بعدها ﴿إِلَّا﴾ وهذه ليست علامة مُطَّرِدة، ولكنها علامة غالبية، وقد تحققت هاتان العلامتان في الآية الكريمة: ﴿ مَلْ جَرَاتُهُ ٱلْإِحْسَنِي إِلَّا الإِحْسَنُ ﴾ لمن أراد التطبيق.

وهنا سؤال: ما الفائدة في جعل النفي بأداة الاستفهام؟ أي ما الفائدة من العُدولِ عن أداة النفي إلى أداة الاستفهام؟ والجواب أن هذا أبلغ؛ لأن الكلام يكون مُشْرَبًا معنى التحدي، مثل: ﴿هَلْ تَعْلَرُ لَهُ سَيِيًا ﴾ [مريم:١٥] أي: أتحداك.

ولكن ما المرادُ بالإحسان الأول والثاني؟ هنا قاعدة وهي: أنه إذا عاد الاسم مُعرَّفًا فالثاني هو الأول، ومثَّلوا لذلك بقوله تعالى: ﴿فَإِنَّ مَعَ ٱلْمُسْرِيُسُوُّ ۞ إِنَّ مَعَ ٱلْمُسْرِ يُسُرُ﴾ اانسرخ، --١ كُرُّر العسرُ مرتين معرفًا بال، فالثاني هو الأول؛ ولهذا يروى عن ابن عباس وَعَلِيَّكُمُنَّهُ أَنْهُ قال: ﴿لَنْ يَغْلِبَ عُمْرٌ يُسْرَيْنِ ﴾ (أ.

 <sup>(1)</sup> أخرجه الفراء في معاني القرآن (٣/ ٢٧٥) بإسناد ضعيف، كما قال الحافظ في فتح الباري
 (٨/ ٢١٢).

### ٣- وَالإِنكَارِ، نحوَ: ﴿أَغَيْرُ اللَّهِ تَدْعُونَ ﴾، ﴿ أَلِيْسَ اللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ ﴾ [ا].

وفي آية سورة الرحمن كرَّر الإحسان مرتين، فهل الثاني هو الأول؟ لا، ليس الثاني هو الأول، فالأول العمل، والثاني الثواب ﴿ لِلَّذِينَ آَمْسَتُوا الْمُسْتَىٰ وَزِيَادَۥۗ ليونس:٢٦].

[1] ثالثًا: الإنكار: ومعناه أن يكون المستفهّم عنه أمرًا غيرَ مُرْضٍ، فيُنكَر، مثل: ﴿أَغَيْرَ اللّهِ تَدَعُونَ﴾ [الانعام:٤] فهذا إنكار، ولكنه بمعنى التوبيخ، ومثل: ﴿إَيْفَكُمْ عَالِهَةٌ كُونَ اللّهِ يُرْدُونَ﴾ [الانعام:٢٠] فهذا أيضًا إنكار وتوبيخ.

أما قولنا مثلًا: «أَوَ تَرْنِي الْحُرَّةُ؟» فهذا يَحتمل أن يكون إنكارًا، ويَحتمل أن يكون تَعجُّبًا.

وقوله تعالى: ﴿كَيْتُ تَكَثُرُونَ بِاللّهِ وَكَنْتُمْ أَمُوْتًا﴾ (البتر:۲۸) يقول بعضُ العلماء: إنكار، وبعضهم يقول: تعجُّب. وهذا ناتج عن اختلاف الفهم، وهو في الحقيقة إنكار وتعجُّب، إنكارٌ عليهم أن يكفروا بالله مع قُدرته سبحانه وتعالى، وهو الذي أوجدهم، وتعجُّبٌ من حالهم.

وقوله تعالى: ﴿ أَلْقِسَ أَلَقُهُ بِكَافِي مَبَدَهُ﴾ [الزم:٣٦] ما الجواب؟ بلى، أي إن الله كافي عبده، فلو قلنا: نعم، فالمسألة خطيرة، ولكان معناه ليس بكافي عبده، ولكن نقول: بل، ولهذا يُروَى عن ابن عباس يَعْلِقَيْقَة في قوله تعالى: ﴿ أَلَسَتُ مِرْتِكُمْ قَالُوا بِلَى ﴾ [الأعراف:١٧٢] أنه قال: (لَوْ قَالُوا: نَعَمْ لَكَفُرُوا﴾ (الله وهذا صحيح.

والفَرْق بين بَلي، ونعم؛ أن نعم للتصديق، أي لإثبات مدلول المستفهَم عنه،

 <sup>(</sup>١) انظر الله المُصون في علوم الكتاب المكنون للسَّمين الحلبي (١٦/٦٥)، (٥٦٢٦، ٢٥١)، واللباب في علوم الكتاب لسراج الدُّين الحنبلي (١٦/٢١)، (١٢٢/٩).

فمثلًا إذا دخلت الهمزةُ على نفي، فإذا قُلتَ: «نعم» فمعناه أنك صدَّقتَ النفيَ، وإذا قُلتَ: «بلي»، فمعناه أنك نفيتَ النفيَ.

﴿ أَلَيْسَ اللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ﴾ الله يُقرَّر أنه كافٍ عبدَه؛ نعم يُقرَّر ذلك؛ ولهذا قال بعدها: ﴿وَيُحَوِّفُونَكَ بِأَلْذِي مِن دُونِهِ.﴾. فالاستفهام يُثبت الكِفايةَ ويُقرِّرها ولا ينفيها.

وقولنا: الاستفهام يُثبت الكِفايةَ ويُقرَّرها، أحسن من قولنا: ينفي عَدمَ الكِفاية، فاللهُ يُقرر كِفايتَه لعبده، وأن كفايتَه لعبده أمرٌّ مُقرر.

والحقيقة أن في هذا المثال الذي أتى به المؤلف للتمثيل نظرًا؛ لأنَّ هذا الاستفهاتم للتقرير، أي إن الله كافي عبدّ، ووَجْهُ كلام المؤلف أن إنكار النفي إقرار، فإذا أنكرت النفي فهو إقرارٌ، أي كأنَّ المؤلفَ يقول: الهمزة هنا دخلت على النفي فهي لإنكار النفي، وإنكار النفي إقرارٌ.

نعم هذا وجه كلام المؤلف، لكنَّ غيره من المؤلفين يقول: الاستفهائم هنا للتقرير، مثل قوله تعالى: ﴿أَلَرْ نَثَرَحُ لَكَ صَدَرَكَ﴾ [الشر:١١] مثلها تمامًا، والاستفهام فيها للتقرير، وقوله تعالى: ﴿أَلَرْ شَرْئِكَ فِينَا كَلِيدًا﴾ [الشعراء،١٨].

ويقول الشاعر:

أَمْ كَيْفَ يَنْطِتُ بِالْقَبِيحِ نَجَاهِرًا وَالْهِرُّ يُحْدِثُ مَا يَشَاءُ فَيَدْفِنُهُ

في هذا استفهام إنكاري؛ أي معناه كيف إذا فَعَل القبيحَ جَهَرَ بلِـُكْره؟! والهِرُّ يُحِدِث ما يشاء فيدفنه، ومعنى «ما يشاء» أي إذا بَالَ أو حَصَل منه شيءٌ آخر يَدُفَنه، فكأنه يقول: الهِرُّ أحسنُ منه. ٤ - وَالأَمْرِ، نحوَ: ﴿ فَهَلَ أَنَّمُ مُنتَهُونَ ﴾، ونحوَ: ﴿ مَاسَلَمْتُمْ ﴾ أي: النَّهُوا، وأسلِمُوا<sup>[1]</sup>.

وكذلك قوله: ﴿ وَوَقُل لِلَّذِينَ أُوقُوا الْكِتَنَ وَالْقُتِينَ مَا الْسَلَمُوا فَعَدِ الْهَتَكَدَوَا﴾ [آل عمران: ٢٠] المعنى كما يقول المؤلفُ: أي أَسْلِمُوا، فيكون الاستفهام للأمر، ﴿ مَالْسَلَمَثُمُ ﴾ أي: أَسْلِموا، وفي هذا نظر، فيحتمل أن: ﴿ مَا السَلْمُتُمُ ﴾ في الآية الكريمة ليست للأمر، ولكنها للتقرير، أي يُقرِّرُ بعد أن عَرَض عليهم الآيات أن يُسلِموا ويُلزمُهم به، كأن هذا يعني: أَبْعدَ هذا البيان أَسْلَمْتُمُ أم لا؟ فيكون هذا على سبيل الإلزام، أي لو قبل الاستفهام هنا للإلزام لكان جيدًا، وهو أحسن من قوله: هو للأمر.

أما قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا يُوحَى ٓ إِلَى أَنَمَّا إِلَهُكُمْ إِلَكُ رُحِثُّ فَهَلَ أَشَر شُمْلِمُونَ ﴾ [الانباء١٠٨] فهذه هي التي تصلح لأن نقول: هي بمعنى: فأسْلِمُوا.

وفَرْق بين قولنا: للأمر، وقولنا: للإلزام؛ لأن الإلزام معناه أننا أقمنا عليهم الحُجَّة، أما الأمر فمعناه أمرناهم، وإن لم يكن هناك حجة. ومعلوم أن الآية:

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في أبواب التفسير، باب ومن سورة المائدة (٤٠٤٩)، والنسائي في كتاب الأشربة، باب تحريم الخمر (٥٠٤٠).

# ٥- والنَّهي، نحوَ: ﴿ أَتَغْشُونَهُمُّ فَاللَّهُ آحَقُ أَن تَغْشُوهُ ﴾ [١].

﴿ وَمُّل لِلَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَنَبُ وَاللَّيْتِينَ مَاسَلَمَتُم ﴾ [ال عمران:٢٠] تدل على أن الحجة قد قامت عليهم.

[1] خامسًا: النّهي: في قوله تعالى: ﴿أَغَشَتُونَهُمُّ فَالَقُهُ أَخَقُ أَنَ تَخَشَوَهُ﴾ اللهِ:١٧] المعنى لا تخشوهم، فاللهُ أحثَّ أن تخشوه، كها قال الله تعالى: ﴿ إِنّهَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُمُوّثُ أَوْلِيَاتُهُ وَلاَ تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنُمُ مُؤْمِينِنَ ﴾ [ال عمران:١٧٥] والشاهد: فلا تخافوهم، أمًا: ﴿أَخَشَرُوهُمُهُمُ ﴾ فيعني: لا تخشوهم فالله أحق أن تخشوه إن كنتم مؤمنين.

وهنا سُؤَالٌ: ألا يَجوز أن يكون الاستفهامُ في الآية للإنكار؟ مثل قوله: ﴿ أَغَيْرُ اللَّهِ تَدْعُونَ﴾ [الانمام:٤١٠؛ لأنه لو قال قائلٌ: إن: ﴿ أَغَيْرُ اللَّهِ تَدْعُونَ﴾ للنهي، أي: لا تدعوا غير الله، لكان صحيحًا.

وكوننا هنا نقول: إن: ﴿أَتَغَنَّوَنَهُمَّهُ للنهي يُضعِف الآيةَ بعضَ الشيء، بل إنها تدل على الإنكار؛ وهذا فيها لو أنهم خشوهم حقًّا.

فهذه الآية: ﴿أَتَغَشَرْتُهُمْ ﴾ تُخاطِب المؤمنين؛ لقوله تعالى: ﴿فَنَتِلُوهُمْ يُعَذِّبَهُمُ اللَّهُ بِأَنْدِيكُمْ ۖ وَيُغْرِّهِمْ وَيُصْرَكُمْ عَلَيْهِمْ ﴾ [النوبة:١٥] وهل وقع من المؤمنين خشية لأولنك؟

فإذا كان لم يقع لهم خَشيةٌ فلا وجهَ للإنكار؛ لأنَّ الإنكارَ إنها يكون عن أمر واقع، أما أمرٌ لم يقع لكنه مُتوقَّعٌ فالذي ينصرف إليه هو النهي.

فييقى الآن النظرُ: إذا كان أمرًا واقعًا فلا ريبَ أن كونَه للإنكار أَوْلَى، وإذا كان الأمر لم يقع وهو الظاهر فكونه للنهي أولى وليس للإنكار. أما إذا كان الخطاب في الآية للكافرين: فالاستفهام يكون للإنكار. ٦- والتَّسويق، نحوَ: ﴿ هَلَ أَدْلُكُمْ عَلَ يَعَزَرْ نُدِيكُمْ يَنْ عَنَامٍ أَلِيمِ ﴾ ١١.
 ٧- والتَّعظيم: نحوَ: ﴿ مَن ذَا اللَّذِي يَشَعْمُ عِندُه، إلَّا بِإذَنبِهِ ﴾ ١١.

[1] سادسًا: التَّسُويق: مثل قوله تعالى: ﴿هَلَ أَذَلُكُمْ كُلْ يَحْرَمُ لَيُوكُمْ يَنَ عَلَابٍ لَإِيهِ ﴾ [الصف: 1] الله ﷺ لا يسأل: أأنتم تُحبُّون أن أدلكم أم لا؟ لكنه يُشوِّق، وهذا غايةُ الكَرَم أن الله -جل ثناؤه- يعرض علينا أمرًا لنا فيه الحير: ﴿هَلَ ٱذَلُكُمْ عَلَ يَجْرَمُ شَجِكُمْ يَنَ عَلَابٍ لَلِيهِ هذا غايةُ الكرم أن الله -سبحانه وتعالى- يعرض هذا الأمر علينا، نعم، ولا شك أن هذا الاستفهام للتشويق، إلى آخر ما ذكر الله تعالى.

ومن التشويق أيضا قولُه تعالى: ﴿هَلَ أَدُلُكَ عَلَىٰ شَجَرَةِ ٱلْخُلَدِ وَمُلْكِ لَا يَبَكَى ﴾: [ط:١٢٠]. أما من قول البشر فمثل قولُك لشخص جوعان: «هَلْ تَذْهَبُ مَعِي إِلَى المُطْمَع؟» ففي هذا تشويق.

[۲] سابعًا: التَّعظيم: مثل قوله تعالى: ﴿مَن ذَا ٱلَّذِى يَشْفَعُ عِندُهُۥٓ إِلَّا بِإِذْنِهِ؞﴾ [البقرة:٥٠٥].

يقول المؤلف -رحمه الله- أن المقصود بها التعظيم، وفي هذا نظرٌ، فالاستفهام هنا عائد على الشافع لا على الله تعالى.

إِذَنْ الاستفهام لم يدل على التعظيم، بل إنه يدل على النفي، وفيه أيضًا علامة على أنه للنفي، وهي «إِلَّا». صحيح أنه لو كان التعظيم عائدًا على المستفهّم عنه لكان يُمكن هنا أن نجعله للتعظيم، لكنه لم يعُد هنا على المستفهّم عنه.

و لا ريب أن معنى الآية أنه لا أحدَ يشفعُ عند الله إلا بإذنه، لماذا؟ لعظمة الله، وقصور غيره من الشافعين وغيرهم، فالتعظيم هنا تعظيم للمشفوع إليه، وهو الله ﷺ. إذَنُ فالاستفهام للنفي أولى، لأمرين:

### $\Lambda$ - والتَّحقيرِ، نحوَ: «أَهَذَا الَّذِي مَدَحْتَهُ كَثِيرًا؟!» $^{[1]}$ .

أولًا: أن أداة الاستفهام وهي «مَنْ» لا تعود على المعظَّم، بل تعود على الشافع.

ثانيًا: أنه جاء بعدها ما يَدل على النفي، وهو «إلَّا» التي تَقترن داثيًا بالاستفهام الذي يُراد به النفي. ومِثالُ التعظيم يأتي في قولنا: «مَنِ الَّذِي رَفَعَ السَّمَوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ؟!» فهذا يُعظِّم اللهَ، ويقول: «هذا هو العظيم الذي رفع السموات بغير عَمَد».

[1] ثامنًا: التَّحقِير: مثل: "أَهَذَا الَّذِي مَلَحْتُهُ كَثِيرًا؟" فهناك مثلًا شخصٌ تَمَدَّحُه دائيًا، وتقول: "والله هذا الرجلُ جيَّلٌ وفاهمٌ"، ثم بعد ذلك أدخلتَه معاملَ اختبارٍ، وكلُّ سؤال يُجيب عنه إما بخطأ، وإما أنه لا يَعرف الجواب، فقال بعضُ الطلبة: "أَهَذَا الَّذِي مَلَحْتُهُ كَثِيرًا؟!» فهذا تحقير.

ومثله قولُه تعالى عن قوم إبراهيم: ﴿أَهَنَا الَّذِّ يَدُكُرُ ءَالِهَ تَكُمْ ﴾ [النباء:٣٦] وقوله: ﴿أَهَنَا اللَّهِى بَمَكَ اللَّهُ رَسُولًا ﴾ [النباء:١٤] فالمقصود التحقير، أي كأنهم يقولون: هذا ليس بكُفّ، أو هذا أحقرُ من أن يَذكر أَهْتنا العظيمة الرفيعة العالية، ويَسبُّها، ويَعيبها، أو أهذا الذي بَعَثَ اللهُ رسولًا؟! أي إنه ليس بكُف، أن يكون رسولًا؟ كي في قولهم: ﴿لَوْلَا أَيْلُ هَذَا ٱلْقُرْءَانُ ظَلَ رَجُلٍ مِّنَ ٱلْقَرْبَيْنَ الْقُرْءَانُ عَلَا اللَّمْرَانُ ظَلَ رَجُلٍ مِّنَ ٱلْقَرْبَيْنَ الْقَرْبَةَ فَلَا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

سبحانَ الله بعضُ الناس لو قال له أحدٌ أن بلده تُسمَّى قريةٌ لغَضِبَ وانتفخ، وقال: قرية؟! إنها مدينة، واللهُ يقول: ﴿قِنَ ٱلقَرْيَتَيْنِ﴾ أي: مكة والطائف.

وقولهم: ﴿قِينَ ٱلْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ﴾ يدل أن هؤلاء كاذبون؛ لأنهم يعلمون أن الرسول- عليه الصلاة والسلام- هو أعظم من في القريتين. وَاثَمَّا التَّمَنِّي: فهوَ طَلَبُ شيءٍ مُخْبوبٍ لَا يُرجَى حُصولُلُمُ<sup>[1]</sup>، لكونِهِ مُستحيلًا، أَوْ بَعيدَ الوقوع، كقولِهِ:

أَلَا لَيْتَ الشَّبَابَ يَعُودُ يَوْمًا فَأُخْبِرَهُ بِمَا فَعَلَ الشِيبُ(١١٥١)

[۱] التمني: هو "طَلَب شيء عجبوب لا يُرجَى حُصولُه" هذا هو التمني، وضِدُّه المكروه، فالإنسان لا يتمنى المكروه، فلا أحد يتمنى الموت، ولا أحد يتمنى المرض، ولا أحد يتمنى الفقر، إنها يتمنى الإنسان شيئًا محبوبًا.

وقَيْلاٌ آخر وهو: «لا يُرجَى حُصولُه» أي إن حُصولَه بعيدٌ أو مُتعدِّر نهائيًّا، هذا يُسمَّى تمنيًّا. وتقول العامةُ: «التمني رأس مال المفاليس»، فالْفُلِس هو الذي يتمنى؛ لأنه ليس عنده إلا التمني.

فالتمني هو أن يطلب الإنسانُ أمرًا لا يُرجَى أو يُترقَّب حصولُه، إما لكونه مُستحيلًا، أو لكونه بعيدَ المنال؛ لأن المحبوبَ الذي ليس عندك له ثلاث حالات:

أولًا: مُتعذِّر. ثانيًا: مُتعدِّر. ثالثًا: قَرِيبٌ.

ثلاث حالات: المُتعذَّر، والمتعسِّر طلبهما يُسمَّى تمنيًا، والقريب يُسمَّى تَرجَّيًا، فهو فيما يَقرُب، أو يُترَقَّب حُصولُه.

[۲] يقول رحمه الله: اطَلَب شَيءٍ محبوب لا يُرجى حُصولُه لكونه مُستَّحيلًا أو بعيدَ الوقوع، فالأول كقـول الشاعـر: "أَلَا لَيْتَ الشَّبَابَ يعود يوماً، وهذا غير

<sup>(</sup>۱) البيت لأبي العتاهية، انظر البيان والتبيين (۱/٥٦)، والفاضل للمبرد (٢٧٧/١)، وديوان المعاني للعسكري (٢/٥٥/)، ومحاضرات الأدباء للراغب الأصبهاني (٣٥٧/٢)، ونهاية الأرب للنويري (٢/٢)، والإيضاح في البلاغة للقرويني (١/١٨/).

# وقَولِ المُعسِرِ: «لَيْتَ لِي أَلْفَ دِينَارٍ»[١].

مُكن أبدًا في الدنيا، فحتى لو فُرِض أن الإنسان استعاد قوةً، وكان بالأول ضَعيفًا لسبب ما، ثُم تَشِط بعد الشيخوخة، فإن الشباب الذي هو السَّنُّ لا يُمكن أن يعود. إِذَنْ فهذا التمني أمرٌ مُستحيل، أو مُتعذَّر.

و الْمَأْخَيْرُه بها فَعَل المشيبُّ أي بها أَضْعف العقلَ، وأَضعفَ البَدَنَ، وأَضعفَ الذاكرةَ، وكسا لونَ الشَّعر بالبياض، وغير ذلك. وهذا بجدث يقينًا، ولا شك فيه أبدًا، كيقين القائل: «السهاء فوقنا، والأرض تحتنا».

[۱] قوله: "وقول المُعسِر: "لَيْتَ لِي أَلْفَ وِينَارٍ" فهذا مُعسِر، ليس عنده قِرشٌ واحدٌ، يقول: "ليت لي ألفَ وِينارٍ"، هذا مُمكن، وإن كان بعيدًا، فاللهُ تعالى يرزق من يشاء بغير حساب.

وهناك مَن يَذكرون عن أنفسهم أنهم كانوا يُقمُّون القيامة، والآن أصبحوا من أغنى أغنياء العالم؛ نعم، فالله على كل شيء قدير، لكنه شيء بَعيدُ الحصول، لكن قد يقع، فربما يموت للمُعسر شخصٌ قريبٌّ عنده ملايين الدنانير، ولا يَرِثه إلا هذا الفقير بين عَشيَّة وضُحَاها.

إِذَنْ ليس بمستحيل أن يرزق الله فَظَّ الفقيرَ أَلْفَ دينارِ بين عَشيَّة وضُحاها، لكنه بعيد، ويُسمَّى هذا تمنيًا، مثل: ﴿يَلَيْتَ فَوْمِي يَعْلَمُونَ ﴾ [س:٢٦] فهذا بعيدُ المنال، لماذا؟ لأنه لا يصل إليهم إلا من طريق الوحي.

ومثل قوله: ﴿قَالَ اللَّهِكِ بُويِدُوكَ الْمُجَوْةَ الدُّنِيَا يَلْبَتَ لَنَـامِثْلَ مَا أُوفِ فَنُرُونُ إِنَّهُ، لَدُّو عَظْهٍ عَظِيمٍ ﴾ [الفصص:٧٩] هذا بَعيدٌ، لكنه مُمكن، فالله تعالى الذي رَزَق قارون قد يُعطيهم مِثلها أعطى قارون. وإذَا كَانَ الأمْرُ مُتَوقَّعَ الحُصولِ فَإِنَّ ترقُّبُهُ يُسمَّى ترجِّيًا، ويُعبَّر عَنُهُ بِــ«عسَى»، و(لَعَلَّ»، نحوَ: ﴿لَمَلَ اللَّهَ يَحْدِثُ بَعْدَ دَالِكَ أَمْرًا ﴾[١].

وللتمنِّي أربعُ أدواتٍ، واحدةٌ أصليةٌ وهيَ: «لَيْتَ» [1]، وثلاثٌ غيرُ أصليةٍ وهيَ: [هَلْ] نحوَ: ﴿فَهَل لَنَايِن شُفَعَاتُ فَيَشَفَعُوالْنَا﴾ [1].

 [١] «وإذا كان الأمر متوقع الحصول فإن ترقبه بُسمَى ترجبًا، ويُعبّر عنه بـ «عَسى»، و اللّملًا»، نحو: ﴿لَمَلَ اللّهَ يُحَدِثُ بَعّدَ ذَلِكَ أَمْرًا ﴾ [الطلاق:١١» فهذا أمرٌ مُحكنٌ وُقوعُه، وهو قريب ولا سبيا في المطلّقين، فالمُطلّق دائها يندم، ثم يعود.

وكذلك مثل: ﴿أَبْنِ لِي صَرِّعًا لَمُتِلَ آلَبُكُمُ ٱلْأَسْبَدَبُ ﴿ أَسْبَبَ ٱلسَّمَلَاتِ فَأَطَّلِعَ إِلَّ إِلَكِهِ مُوسَىٰ ﴾ [غانر:٣٠-٣١] فهذا تمنَّ لكنه أَظهَرَه بمظهر التَّرجُي، تمويها على قومه، يقول: هذا أمرٌ بسيط عَليَّ، وأنا لا يهمني، وأستطيعُ أن أصل إليه بسهوله، تمويهًا على قومه، وهو الكاذب، فإنه لا يمكن أن يبلغ أسباب السياوات.

[۲] للتمني أربع أدوات، واحدة أصلية وهي «ليت»، هذه هي الأصل، مثل: ﴿قَالَ بَنَيْتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ ۞ بِمَا عَفَرَ لِى رَبِي وَحَمَلَنِي مِنَ ٱلْمُكْرَدِينَ ﴾ [بس:٢٦-٢٧] وهي موضوعة له بحسب اللغة العربية، وبحسب الاستعمال المُرفي أيضًا، فإن الناس يَستعملونها حتى الآن للتمنى، مثل قول الشاعر:

لَيْتَ هِنْدًا أَنْجَزَنْنَا مَا تَمِدْ وَشَفَتْ أَنْفُسَنَا مِسًّا نَجِدْ()

[٣] وثلاثٌ غير أصلية، وهي:

<sup>(</sup>۱) البيت لعُمَر بن أبي ربيعة، انظر ديوانه (١٠١/١)، ويُهَجَّة المجالس لابن عبد البر (٩٩/١،) ١٠٨٨، والإبجاز والإعجاز للثعالمي (ص:١٤٦)، والتمثيل والمحاضرة للثعالمي أيضا (ص:٧٣)، ونهاية الأرب(٩/ ٧٨).

- و «لَوْ »: نحوَ: ﴿ فَلَوْ أَنَّ لَنَاكَرَّةُ فَنَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [1].

- و«لَعَلُّ»: نحوَ قولِهِ:

لَعَلِّي إِلَى مَنْ قَدْ هَوِيتُ أَطِيرُ (١)[٢]

أَسِرْبَ الْقَطَا هَلْ مَنْ يُعِيرُ جَنَاحَهُ

(هَلُ نحو: ﴿فَهَلَ لَنَا بِن شُفَكَآة فَيَشْقَكُواْ لَنَا﴾ [الاعراف:٥٣] فهذا الاستفهامُ يُرادُ به التمنِّي، أي يتمنون أن يكون لهم شفعاء يَشفعُون لهم، وكذلك: ﴿هَلَ إِلَىٰ مَرَةِ مِن سَبِيلٍ ﴾ [الشورى:٤٤] فهذه للتمني، فهم يتمنون أن يُردُّوا إلى الدنيا، ولكنه لن يجصل لهم.

[۱] كذلك «لَوْ» مثل: ﴿فَلَوْ أَنَّ لَكَاكَرُةُ فَتَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [النعراء:١٠٠] فالمعنى: ليت لنا كَرَّة، فهي للتمني، ومثل قولنا: «لو يأتينا فيُحدَّثنا»، فـ«لُوْ» هنا تُفيد التمني المرادُ به الرجاء، مع أن الأصل في «لُوْ» أنها شَرْطية، كيا يُقال: «لو حِثْتني لاَكُر مثُك، فهي في الأصل شَرْطية، كيا أنها تأتي أيضًا مصدرية، مثل: ﴿وَدُّوا لَوَ مُدُّونً يَكُوهُ مُنْكَ ﴾ فهي الفلم:٩].

[٢] و «لَعَلَّ» نحو قول الشاعر: «أُسِرْبَ الْقَطَا هَلْ... إلخ».

فهذا إنسان مُشتاق إلى أهله، أو إلى معشوقته -والله أعلم- مرَّ به سِربٌ من القَطَا، فنظَم البيت السابق تُجاطبُه به.

<sup>(</sup>۱) البيت للمجنون في ديوانه (ص:١٠١)، وللعباس بن الأحنف في ديوانه (ص:١٦٨)، وتخليص الشواهد (ص:١٤١)، وللعباس أو للمجنون في الدرر (٢٠٠١)، وشرح التصريح (١٣٣/١)، والمقاصد النحوية (١/ ٤٣١)، وبلا نسبة في الأمالي للقالي (١/ ١٤٠)، وشرح ابن عقيل (ص:٨٥-٨).



# ولاِستعمالِ هذه الأدواتِ في التَّمنِّي يُنْصَبُ المضارعُ الواقعُ في جَوَاجِمالًا.

وفي هذا البيت شاهدان: شاهدٌ كـ همَلُ التي للتمني، وشاهد أيضًا لـ «لَعلَّ» التي للتمني.

وقولُه: «أَسِرْبَ القَطَّا» سِرْبَ: مُنادَى منصوب على النداء؛ لأنه مُضاف، وقوله: «هل من يُعير جَنَاحه» القطا غير عاقل، لكنه نَزَّله منزلةَ العاقل؛ لمخاطبته إِيَّاه، والإعارةُ معروفة، وهمي أن تَبُدُّل العينَ لمن ينتفع بها ويَردُّها عليك، وقبل هذا البيت بيتٌ آخر:

فَقُلْتُ وَمِثْلِي بِالْبُكَاءِ جَدِيرُ لَعَلِّي إِلَى مَنْ قَدْ هَوِيتُ أَطِيرُ

بَكيتُ عَلَى سِرْبِ القَطَا إِذْ مَرَرْنَ بِي أَسِرْبَ الْقَطَا هَلْ مَنْ يُعِيرُ جَنَاحَـهُ

وقوله: «لعَلِيِّ» هو الشاهدُ الذي أتى المؤلفُ بهذا البيت من أجله؛ لأن طيرانه من قِسْم المُستحيل، ولو ركَّبَ عليه مئة جناح من أجنحة القَطَا ما طار أبدًا، لكن الآن - والحمدُ لله - جاء اللهُ لنا بها يُطير بنا أسرعَ من طَيَران القطا.

إِذَنْ ناخذ من هذا أن «لَعَلَّ» تُستعمل في التمني، ومثالها هذا البيت.

[1] يقول رحمه الله: ﴿ولاستعمال هذه الأدواتِ في النمني يُنصبُ المضارعُ الواقعُ في جوابها أي إذا وقع المضارعُ في جواب هذه الأدوات، نُصِب بـ «أن» مُضمرة بعد فاء السببية، مثل: ﴿فَلَنْ أَنْ لَنَا كَرْزُ فَنَكُونَ﴾ [الشعراء:١٠٠]، والشاهد النصبُ في قوله تعالى: ﴿فَلَكُونَ﴾؛ لأنه واقع في جواب النمني، وكذلك: ﴿فَلَمَلُ لَنَا مِن شَفَعَاتُ فَيَشْفَعُوا لَنَا ﴾ ولكنه تعالى قال: فيشفعون لنا، ولكنه تعالى قال: ﴿فَلَمَا لَنَا والواو فاعل.

وَأَمَّا النِّداءُ: فهوَ طَلَبُ الإِقْبالِ بحرفِ نائبٍ مَنابَ «أدعُو».

وأدواتُهُ ثبانٍ: «يَا»<sup>[۱]</sup>، و«الهمزةُ»، و«أَيّ»، و«آَيّ»، و«آيّ»، و«أَيّا»، و«هَيَا»، و«وَا»<sup>[۲]</sup>.

[۱] يقول المولف رحمه الله: «وأما النداء: فهو طلب الإقبال بحرف نائب مَناب «أدعو» ولو قال: النداءُ: طَلَب الإقبال بـ«يًا»، أو إحدى أخواتها لكان أوضح.

والنداءُ معروفٌ، تقول: •يَا زَيْدُه، والمعنى: أدعو زيدًا. فإذن هو طَلَب الإقبال بحرف ينوب مَناب أدعو.

وهذا من بلاغة اللغة العربية أن تأتي الحروفُ على قِصَرها قائمةً مُقامَ الأفعال، بها تحمله من ضهائر؛ فهنا «يًا» ناب مناب أدعو، وأدعو فِعل مُضارع مُشتمل على ضمير مُستتر، أما «يًا» فهي عبارة عن حرفين، وربها تكون أيضًا أداة النداء أقل من حرفين، تكون همزة واحدة.

[۲] ولهذا يقول المؤلف رحمه الله: «أدواته ثمانٍ، وهي: «يَا»، و«الهمزةُ»، و«أَيِّ»، و«آَ»، و«آَيْ»، و«أَيَّا»، و«هَيَا»، و«وَا»، هذه ثماني أدوات، لكن «وَا» تأتي في النُّذَيّة، أي يَنْدُبُ الإنسانُ مَيِّنَّا أو ما أشبة ذلك، وسَببُ كَثرةِ الأدوات كثرةُ النداء، فالناسُ لو تأملتَ كلامَهم لوَجدتَ أن النداءَ يشغل قِسمًا كَبيرًا من هذا الكلام، فكثيرًا ما تدعو: «يَا فُكرُنُ، أَفْلَانُ»، وما أشبة ذلك؛ فلهذا كَثُرت الأدوات له.

والشيء إذا كَثُرت مماسَّتُه وممارستُه في اللغة العربية كَثُرت أسهاؤه، مثل أسهاء الأسدفهي كثيرة، والهِرُّ أسهاؤه أيضًا كثيرة. فــ«الهَمزةُ»، و«أَيْ» للقريب، وغيرُهُمَا للبعيدِ<sup>[١]</sup>، وقَدْ يُنزَّلُ البَعيدُ مَنزلةَ القريب، فيُنَادَى بــ«الهَمْزةِ»، و«أَيْ»، إِشَارةً إلى أنَّهُ لشِدَّةِ استِحْضارِهِ في ذِهنِ الْمُتَكلِّم صَارَ كالحَاضرِ معَهُ كقَولِ الشَّاعرِ:

أَشُــكَانَ نُعْــمَانِ الأَرَاكِ تَيَقَّنُــوا بِأَنَّكُمُو فِي رَبْعِ قَلْبِيَ شُكَّانُ (١١٢٠)

[1] يقول رحمه الله: «فـ «الهمزة» و «أَيْ» للقريب، وغيرهما للبعيد» تقول مثلًا: «أَيْ بُنَيَّ»، إذا كان قريبًا، وتقول: «أَبُنَيَّ»، كذلك إذا كان قريبًا، ولكن ما هو حَدُّ القُرْبِ؟ حَدُّه هو إذا كان لا يحتاجُ إلى مَدِّ صوت؛ ولهذا صارت «يَا» للبعيد؛ لأنها تحتاج إلى مَدِّ صَوتٍ فيها، في الياء ثم الألف.

فالقريب إذَنْ هو الذي لا يحتاج إلى مد الصوت، تقول له: «أُزَيْدُ»، «أَبْنَيَّ»، «أَيْ زَيْدُ»، «أَيْ بُنَيَّ».

أمَّا إذا كان المنادى يحتاج إلى مد صوت فهو بعيد، نأتي له بالحرف الذي يُنَاسبه؛ ولهذا نقول: يُنادَى القريبُ بحرفين من ثهانية، وهما: "الهَمْزة"، و"أي" فقط، وباقي الحروف للبعيد.

[٧] يقول -رحمه الله-: «وقد يُنَزَّل البعيدُ منزلةَ القريب، فَيُنادَى بــ«الهمزة»، و«أي»، إشارةً إلى أنه لِشِدَّةِ استحضارِهِ في ذِهن المتكلم صار كالحاضر معه» أي قد يكون المُنادَى بعيدًا فتناديَه بأداة القريب تنزيلًا له منزلة الحاضر؛ لأنه في ذِهنك كأنه حاضرٌ بين ضُلوعِك، فتناديه بنـداء القريب، ومنه قولنا في الصـلاة:

<sup>(</sup>١) يُنسب البيت لابن حيُّوس، ولابن باجة المعروف بابن الصائغ الأندلسي، وللقاضي أبي محمد الشهرزوري. انظر: ديوان ابن حيوس (القصيدة ٦٤٥)، مطمح الأنفس (ص:٣٩٨)، خريدة القصر (٩/ ٣١٩/ شعراء بلاد الشام).

وَقَدْ ينزَّلُ القريبُ منزلةَ البعيدِ، فينادَى بأحدِ الحروفِ الموضوعةِ لهُ؛ إشارةً إلَى أنَّ المنادَى عَظيمُ الشانِ، رَفيهُ المرتبةِ، حتَّى كأنَّ بُعدَ دَرجِتِهِ في العِظَمِ عَنْ دَرجَةِ المُتكلِّم بُعْدٌ في المُسافةِ، كقولِك: «أيًا مَوْلاَيَ»، وأنتَ مَعَلًا<sup>ا</sup>، .......

# «السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ».

وقولُه: «أَشُكَانَ نُعُهَانِ الأَرَاكِ... إلغ» أَشُكَانَ: «الهمزة» هنا أداة نداء، أو قُل -إن شنت - حرف نداء، «سُكَّانَ»: مُنَادَى منصوب بأداة النداء بالفتحة الظاهرة، ونُصِب لأنه مُضافٌ، و«سُكَّان نُعْهَانِ الأَرَاكِ»: هم بعيدون، لكن الشاعر نزَّهم منزلة القريب لشِدَّة استحضارهم، حتى صاروا كمن عنده؛ ولهذا قال لهم: "تَيَقَّنُوا بِأَلَّكُمُ فِي رَبْعٍ قَلْبِي سُكَّانُ»، ومن كان في رَبْع قلبِك لا بُد أن يكون قريبًا، بل من أقرب الأشياء.

إِذَنْ قد يُنزَّل البعيدُ منزلةَ القريب، فينادى بالصيغة التي تخصه، مثل: "أَشُكَّانَ نُعُرَانِ الأَرَاكِ» والشاهد قوله: "أسكان».

وقد يكون العكسُ؛ فمثلا لو رأينا شخصًا غائبَ الذهن شاردًا، فهو وإن كان قَريبًا لا يحتاج إلى مَد صوتٍ، لكني أُتَاوِيه بأداة البعيد؛ لغَفْلته.

المهم الآن أن هذه الأدوات تنقسم إلى قسمين:

- قسم لنداء القريب: وهما «الهمزة»، و«أَيْ».
  - والباقي لنداء البعيد.

[۱] قوله: "وقد يُنزَّل القريبُ منزلةَ البعيد فيُنادَى بأحد الحروف الموضوعة له"، وهذا عكسُ السابق، فيكون المنادى قـريبًا، وحقَّه أن يُنادَى بـ"الهمزة"، أو

#### أَوْ إشارةً إلى انحطاطِ دَرجتِهِ، كقولِكَ: «أَيَا هَذَا، لمنْ هُوَ معَكَ» [1]، .......

بـ «أي»، لكنه يُنادَى بـ «يَا»، أو بـ «أَيَا» أو ما أشبه ذلك، فينزَّل منزلةَ البعيد.

ولهذا أسبابه، فقد تكون مثلًا إشارةً إلى أن النّاذَى عظيمُ الشأن، رفيعُ المرتبة، حتى كأنَّ بُعدَ دَرجتِه في العِظَم عن درجة المُتكلِّم- بُعُدٌّ في المسافة، كقولك: «أَيَّا مَوْلَانَا».

فقد يحدثُ أن إنسانًا يُنادِي رَجلًا عظيمَ المنزلة والقَدْر، وهو قريب منه، فيقول: "يا فُلانُ"، وهو عِندَه، فيُنادِيه مُنادَاة البعيد، إشارةَ إلى بُعْد مَرتبته.

والإشارةُ إلى بُعْد المرتبة مع الخضور، كما يكون في النداء، يكون في اسم الإشارة أيضًا، كقوله تعالى: ﴿ وَلِكَ الْهِجَنَّبُ لَارَبَّ فِيهِ ﴾ [البنرة:٢] فذلك الكِتابُ حاضرٌ، وعلى الرغم من ذلك أَتِي بـ«ذلك» المُقِيدة للبعد، وما ذلك إلا لعلو مرتبته.

فالحاصلُ أنه قد يُنزَّل القريبُ منزلةَ البعيد، فينادى بأداة البعيد؛ لمِظَم مرتبتِه، وعلوها، كأنه بعيدٌ عنه، بسبب علو المرتبة.

وقد مَثَل المؤلفُ -رحمه الله- بقوله: (أَيَا مَوْلَايَ)، ونحن نُمثَل بقول الصحابة، حيث كانوا كثيرًا ما ينادون النبي -عليه الصلاة والسلام- وهو عندهم، وبين أيديم، فيقولون: (يَا رَسُولَ الله)، فينادونه بـ (يًا) الموضوعة للبعيد، مع أنه -عليه الصلاة والسلام- قريبٌ إشارةً إلى علو مرتبته، وعظيم منزلته.

إِذَنْ: السبب الأول -كما ذكرنا- هو عُلو مَرتبة المنادَى.

[۱] والسبب الثاني: دُنُو مرتبة المنادى؛ فيَصير نازلَ المرتبة فيُنادَى بحرف «يَا» الـدَّالُ على البُعْد مع قُرْبِه، مثل أن تُخاطِب إنسانًا قريبًا منك، فتقول له: "يا أَوْ إشارةً إلى أنَّ السَّامعَ غافلٌ، لنَحْوِ نَومٍ، أَوْ ذُهُولِ، كَأَنَّهُ غيرُ حَاضرٍ فِي المجلس، كقولِكَ للسَّاهِي: أَيَا فُلَانُ<sup>[1]</sup>.

وَضِيع! لماذا تفعل هذا الفعل؟»؛ لأنه لـــًا نزل بنفسه إلى مرتبة دُنيا ناديته بحرف «يَا» الدالُ على البُعد؛ فالقرائن تُؤثِّر.

[1] والسببُ الثالث: «إشارة إلى أن السامع غافل، لنحو تَوم، أو ذهول، كأنه غيرُ حاضر في المجلس» لغَفلته، أو لبلاهته، «كقولك للسَّاهي: أَيَا فُلانُ» وهذا كثيرًا ما يكون إذا رأيتَ إنسانًا غافلًا، تقول: يَا فَلَان، وإن كان قريبًا؛ تنبيهًا له على أنه لغفلته صار كالبعيد الذي يُتَادَى بـ«يا».

ولهذا إذا فَهَمْتَ رجلًا، وعَلَمته مسألةً من المسائل، وعَجَز أن يَفهم، تقول: «يَا رَجُلُ افْهُمْ»، وهو عندك، ولا تقول له: «أَرَجُلُ افْهَمْ»؛ لأنه لبلاهته صار كأنه بعيد.

ونحن إذا تَدبَّرنا هذه الأدوات وجدنا أن أكثرَ ما يُستعمل في النداء كلمة «يا»، فلو أنك تدبَّرت النداء في القرآن، أو في السُّنَّة، أو في كلام العرب، أو في كلام الناس في عَهْدك، لوجدتَ أن أكثر ما يُستعمَل من أدوات النداء هي كلمة «يا».

أما حرفُ النداء «أيًا» فليست الهمزة فيه منفردة، و"يا» منفردة، ولكن الهمزة والياء والألف جمعيًا يتكوَّن منها حرف النداء هذا، فتقول: أيًا: حرف نداء. وَغَيْرُ الطَّلَبِيِّ يَكُونُ بالتعجبِ<sup>[1]</sup>، والقَسَمِ<sup>[1]</sup>، وصيغِ العُقُودِ: كـ«بِعْتُ» و«اشْتَرَيْتُ» ويكونُ بغير ذلِكَ <sup>[7]</sup>.

[١] الإنشاءُ غير الطلبي: يكون بأساليب كثيرة، منها التعجُّب كفوله تعالى: ﴿ أَسِّعَ بِهِمْ وَأَيْسِرُ بَوْمَ يَأْفُونَنَا﴾ [مربم:٢٨] وكقوله تعالى: ﴿ فَكَمَّا أَصْبَرَهُمْ عَلَى الشَّادِ [البفرة:٢٠] الأول صيغة (أفعِلْ يوِه)، والثانية صِيغة «مَا أفْعَلَ»، وقال الشاعر:

مَا أَحْسَنَ الدِّينَ وَالدُّنْيَا إِذَا اجْتَمَعًا وَأَقْبَحَ الْكُفْرَ وَالإِفْلَاسَ بِالرَّجُـلِ<sup>(١)</sup>

أي: وَمَا أَقْبَحَ الْكُفُرُ وَالإِفْلَاسَ بِالرَّجُلِ، فهذا تعجُّب، وهو إنشاء، ولكنه ليس من الإنشاء الطلبي.

[٢] كذلك أيضًا يقول المؤلف رحمه الله: "القسم"، تقول مثلًا: "والله للجنّهِدَنَّ"، فالجُملةُ خبريةٌ، لكنَّ القَمَمَ ذاته إنشاءٌ؛ لأن الإنسانَ بجلف فيُنشيءَ الحَلِف، ومِثْل قولِك: "لله عَلَيَّ نَذُرٌ لَأَفْعَلَنَّ كَذَا"، هذه جُملةٌ خبرية، لكنها في الحقيقة إنشائيةٌ، أنشأتِ النذرَ.

٣] كذلك صِيغُ العُقود، أي: البيع، والشراء، والإجارة، والوَقف، والرَّهْن، والنَّكاح، وغير ذلك.

ومن صِيغ المُقود قولك: «بِعْتُ عَلَيْكَ هَذَا بِكَذَا»، فتقول: «اشْتَرَيْتُ». انظر إلى: «بعت» و«اشتريت» تجدأنها جُمَلٌ حَبَرية بفعل ماضي، لكن هل المُراد بها

<sup>(</sup>١) البيت لعبدالله بن المبارك، ديوانه (ص:٩٥)، ونسبت لأي دلامة. انظر العمدة (١٧/٢)، خزانة الأدب للحموي (١/ ١٣١-١٣٢)، وفيهما حكاية أي دلامة فلذا البيت، ونسب للبحتري في معاهد النتصيص (ص:٧٧٧)، وليس هو في ديوانه (١/٩٠٥-١٧٩١) ضمن الأبيات المذكورة في المعاهد.

.....

الخبرُ؟ لا المرادُ بها الإنشاء، أي إنشاء البيع وعقده، وهو في الواقع إخبار عها في نفس العاقِد.

ولهذا لو قال قائل مثلًا: "طلَّقت زوجتي"، وأراد الخبرَ عن طلاقِ ماضٍ، وهو لم يُطلَّقُ، فَلا تُطلَّق؛ لأن هذا خبرٌ كاذبٌ، لكن لو قال: "طلَّقتُ زوجتي"، يريدُ إنشاءَ الطلاقِ الآن، فإنها تَطلُق.

كذلك لو قال: «وقَفَت بيتي»، يريدُ أن يُحبَر عن توقيف سابق، ولم يثبت، فليس بوقف، لكن لو قال: «وقَفته»، يُريدُ الآن، يعني أنشأتُ وَقْفِيته، لصار وَقفًا.

فَصورة صِيَغِ العقود في الحقيقة صورة الماضي، لكن معناها الإنشاء، وهي ليست جُملة خبريةٌ قطعًا، وليست جملة طلبية، فهي إنشاء غيرُ طلبي؛ لأنها عقود.

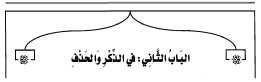
ومِثل ذلك أيضًا إنسانٌ يقول: "رَهَنْتُكُ بَيْنِي"، وهو يريد الخبرَ عَن رَهْنِ ماضٍ، ولكنه لم يثبت، فهاذا يكون؟ يكون جملةً خبريةً كاذبةً، ولا يكون شيئًا، لكن لو قال: "رَهَنْتُكُ بَيْنِي"، يريد إنشاء الرهن، يكون رهنًا، ويقع به الرهنُ.

وقوله: «كـابِعْتُ»، وَ«اشْتَرَيْتُ»، ويكون بغير ذلك» أي بغير صيغ العقود. وهذه الأشياء مثلها ذكرْنا، الفسوخ مثلًا، فهذه مثل: «طلَّقت زوجتي»، «تَحَلَّعْت زوجتي»، فهذه ليست بعقد، فهي فَسْخ، وكذلك القَذْف، يقول الرَّجُل مثلًا للشخص: «يَا زَانٍ»، «يَا لُوطِيُّ» والعياذ بالله، وما أشبه ذلك، فهذا إنشاء، وليس خبرًا، وليس إنشاءً طلَبيًّا.

وبهذا نعلَم أن الإنشاء نوعان: طلبي، وهو السابق، وغير طلبي، مثل هذه الأشياء. وأنواعُ الإنشاءِ غيرِ الطلبيِّ ليسَتْ منْ مبَاحِثِ علمِ المعاني؛ فلذَا ضرَبْنَا صفحًا عنْهَا ١٠٠

[۱] يقول المؤلَّف رحمه الله: (وأنواعُ الإنشاءِ غير الطلبي ليست من مباحث عِلم المعاني؛ فلذا ضَرَبْنَا صَفْحًا عنها» فالمؤلَّف -رحمه الله- إنها يتكلم عما يتعلق بالماني فقط دون غيرها.





إِذَا أُرِيدَ إِفادةُ السَّامِعِ حُكْمًا، فأيُّ لَفْظٍ يَدلُّ علَى معنَى فِيهِ فَالأَصلُ ذِكرُ اللهِ وأيُّ لَفظٍ عُلِمَ منَ الكلام لدَلالةِ باقيةِ عليهِ، فالأصلُ حذفُهُ اللهِ ......

[١] اعلم أن الأصل أن يكون اللفظُ بقدر المعنى، هذا هو الأصل، لا زيادةً في اللفظ على المعنى، ولا في المعنى على اللفظ.

وزيادة اللفظ على المعنى معناه أن يأتي اللفظُ أكثرَ من المعنى، وزيادة المعنى على اللفظ معناه أن نحذف شيئًا من اللفظ، لكن المعنى يُفهَم بدونه، إلا أنه لو وُجِدَ لكان أوضح.

فالأصل إِذَنْ في الكلام أن يكون اللفظ مُساويًا للمعنى، لا يَزيد، ولا ينقص، بمعنى أنه ليس فيه حذف، وليس فيه زيادة.

فها هو الأصل إِذَنْ فيها يُرَاد إفهامه؟ الأصل الدُّكْرُ؛ لأن الأصلَ فيه عدم العلم، فالأصل الذكر.

وإذا كان ذِكرُ الشيء لا فائدةَ منه فالأصلُ الحذف، ولا يُذكّر إلا لفائدة. أي إذا كان معلومًا من السياق فالأصل حذفه، ولا يُذكّر إلا لفائدة، وذلك لأن ذِكْرَه مع العلم به تَطْويلٌ بلا فائدة.

[٢] يقول المؤلف رحمه الله: «إذا أُريد إفادةُ السامع حُكْمًا» كَقُدُوم زيدِ مثلًا،

وإذَا تَعارَضَ هذَانِ الأَصْلانِ فَلَا يُعدَلُ عَنْ مُقتضَى أَحدِهِمَا إلى مُقْتضَى الآخرِ إِلَّا لداع<sup>[1]</sup>، فمِنْ دَواعِي الذِّكرِ:

نُريد أن تُخبر السامعَ بأن زيدًا قد قَدِم، فإننا نأقي باللفظ مُساويًا للمعنى، فنقول: "قَلِمَ زيدٌ". اللفظُ هنا مساوِ للمعنى، وقد نقول: "قَلِمَ"، ويكون معلومًا بيني وبين المخاطب أني إذا قلت: "قَلِمَ"، فأنا أعني فلانًا» حتى لا يدري مَنْ حولنا مَن القادم، ولكن المخاطَب يدري، مع أن اللفظ هنا أنقص من المعنى.

والحروف الزائدة: هي أن يكون اللفظُ زائدًا على المعنى، مثل أن نقول: «لَا تُكُرِمْ زَيْدًا، وَلَا عَمْرًا»، فلو قلت: «لَا تُكُرِمْ زَيْدًا وَعَمْرًا»، صح الكلام، والآ» هذه زائدة، فلو حذفناها لاستقام الكلام.

إِذَنْ قد يَزيد اللفظُ على المعنى، وقد ينقص، وإلَّا فالأصلُ التساوي، ولهذا قال رحمه الله: "فأي لفظ بَدل على معنّى فيه -أي بهذا الحكم- فالأصل ذِكْرُه، وأي لفظ عُلِيم من الكلام لذَلالة باقية عليه فالأصل حَذْفُه».

إِذَنْ كل لفظ يَحتاج إليه الكلام فالأصل إبقاؤُه وذِكرُه، وكل لفظ يَستغني عنه الكلام فالأصل حَذْفُه؛ لأن الأصلَ تساوي اللفظ والمعنى.

[١] يقول المؤلف: "وإذا تعارَضَ هَذَانِ الأصلان، فلا يُعدَل عن مُقتضَى أحدهِما إلى مُقتضَى الآخر إلا لداعٍ، أي إذا تعارض الذَّكرُ والحَذْف فلا نَعدِل عن مُقتضى الذَّكرُ والحَذْف فلا نَعدِل عن مُقتضى الذَّكرُ إلا لسبب، ولا نَعدِلُ عن مُقتضى الخَذْف إلا لسبب.

والمعنى أننا لا نَزيد في الكلام عن معناه إلا لسبب، ولا ننقص في اللفظ عن معناه إلا لسبب، والقاعدة الأصل-كها ذكرنا- مساواة اللفظ لمعناه، فلا ينقص ولا يزاد إلا لسبب. [1] «فمِن دواعي الذكر: زيادةً التقرير والإيضاح: أي أن يكون في زيادة الكلمة زيادة في الإيضاح والتقرير: مثل: ﴿أَوْلَتِكَ مُ مُ مُنَى مِن نَقِهِمٌ وَأَوْلَتِكَ مُمُ الْمَعْنَى مُنَى مِن نَقِهِمٌ وَأَوْلَتِكَ مُمُ الْمُغْنَى عُمُ الْمُغْنَى اللَّفُظ والمُعنى لَقُلنا - في غير القرآن- أولئك على هُدّى من ربهم، وهم المفلحون، وبهذا يتم الكلام تمامًا، لكن هذا لزيادة التقرير والإيضاح، ولو قال: ﴿أَوْلَتِكَ عَلَ مُدَى مِن بِهُ فَهُو مُفْلِحٌ، لكنه عَلَى مُدَى مِن بِه فَهُو مُفْلِحٌ، لكنه عَلَى حَمَّمها بقولُولَتِكَ هُمُ النَّمْيُوكِ ﴾.

وهناك -إضافة إلى زيادة التقرير والإيضاح- شيَّ آخر وهو أن كلَّ وَصُفِ مُستقلِّ عن الآخر، فزِيدَ ﴿ أَوُلَيْكَ عَلَى هُدَى مِن رَبِّهِمَ ﴾ وهذا وصفٌ مُستقلَّ، وكفى بهم فخرًا أن يكونوا على هُدَى من ربهم، وهذا حِكاية عن عملهم، و﴿ وَأَوْلَئِكَ هُمُ النُّفُلِحُونَ ﴾ هذا أيضًا وصفٌ مُستقل، وهو نتيجةُ العمل، وهو الفلاح، وكفى بهم فخرًا في ذلك.

فصارت الفائدةُ الآن زيادةَ التقرير والإيضاح، كها قال المؤلف رحمه الله، وزيادة أمر ثالث: وهو كأنَّ كُلَّ وصف مستقلٌّ عن الآخر.

ومنه ما ذكرتُه قَبل قليل: «لا تُكرم زيدًا ولا عَمْرًا»، من أن «لَا» لها فائدة مع أنها زائدة، فلو قلت: «لا تُكرِمْ زيدًا وعمرًا»، لكان يُمكنُ لبعض الناس أن يقول: «لا تُكرمْها جميعًا، لا تُكرمْ زيدًا وعمرًا»، أي في حال اجتماعها، لكن لو قُلتَ: «لَا تُكرمْ زَيدًا وَلَا عَمرًا»، فالواضحُ أن المعنى لا تُكرِمْها على انفراد ولا مجتمعين. ٢- والتَّشجيلُ عَلى السَّامع؛ حتَّى لا يتأتَّى لهُ الإنكارُ، كَمَا إِذَا قالَ الحاكمُ
 لشَّاهِدِ: «هَلُ أَقَرَّ رَيْدٌ هَذَا بِأَنَّ عَلَيْهِ كَذَا؟» فيقولُ الشَّاهدُ: «نَعمْ، رَيْدٌ هَذَا أَقَرَّ بِأَنَّ عَلَيْهِ كَذَا؟»
 بَأَنَّ عَلَيْهِ كَذَاهُ [1].

ولو قُلتَ مثلًا: ﴿لَا تَلْبَسُ غُنْرَةً وَطَاقِيَّةً﴾، فهل المعنى يحتمل: لا تَلْبَسْهُما جميعًا، أو لا تَلبسْ كلَّ واحدة ولو على انفراد؟ المعنى: لا تلبسها جميعًا.

لكن إذا قُلت: «لا تَلْبُسْ غُتْرَةً وَلا طَاقِيَّةً» فالمعنى الآن لا يَحتملُ الجمعَ بينهها، أي: لا تلبس ولو واحدةً مع الانفراد، أو: لا تلبسْ هذه ولا تلك. أما لو قلت: «لا تَلْبَسْ غُتْرَةً أَوْ طَاقِيَّةً»، فالمعنى لا تلبس إحداهما، و«أو» هنا مانِعةُ خُلوٍّ، وليست مانعةً وُجودٍ، فالمهم أن زيادة اللفظ على المعنى الأصلي لا بدلها من فائدة.

ويُقال مثلا: «حضر السارق»، جوابًا لقائل: «هل حضر السارق؟»، فالمقصودُ بيان أن مَن تُريده حَضَر، ولو قال: «نعم» لكفى، لكن لو قال: «حضر السارق»، فهو للإيضاح.

[١] الثاني من دواعي الذِّكْر -أي ذِكْر لفظِ زائد على أصل المعنى- التسجيلُ على السامع حتى لا يتأتى له الإنكار.

ومعنى التسجيل: إثبات الأمر عليه؛ حتى لا يتأتى له الإنكار، كها إذا قال الحاكم - أي القاضي - للشاهد: «مَلُ أَقَرَّ زَيْدٌ هَذَا بِأَنَّ عَلَيْهِ كَذَا؟» أي إن هناك قاضيًا لديه خَصْهان، قال أحدهما للقاضي: «إِنَّ هَذَا الرَّجُلُ أَقَرَّ بِأَنَّ لِي عِنْدُهُ كَذَا »، فقال القاضي: «مَنْ يَشْهَدُ لَكَ؟» قال: «يَشْهَدُ لِي فُلانٌ»، فيقول الحاكم للشاهد: «مَلْ أَقَرَّ زَيْدٌ هَذَا بِأَنَّ عَلَيْهِ كَذَا؟»، فيقول الشاهد: «مَلْ أَقَرَّ زَيْدٌ هَذَا بِأَنَّ عَلَيْهِ كَذَا؟»، فيقول الشاهد: «مَلْ أَقَرَّ زَيْدٌ هَذَا بِأَنَّ عَلَيْهِ كَذَا؟»، فيقول الشاهدُ: «مَعْمُ، زَيْدٌ هَذَا أَقَرَّ

ولو قال: "نعم" فقط لكفى، وحصل الجواب، لكن إذا قال: "أَقَرَّ بِأَنَّ عَلَيْهِ كَذَا"، فلا يمكن أن يتأتى إنكارُ الشاهدِ فيما بعد، ولا يمكن أيضًا للمحكوم عليه أو المشهود عليه أن يُنكِر الشهادةَ.

لكن لو تحيِّردت من الزيادة، وقال الشاهدُ: "نعم"، فسنحكمُ بشهادته، ولكننا إذا أردنا أن نحكم بشهادته، فقد يقول: أنا قُلت: تَعَمْ؟ أَستفهمُ، فَـ ْتَعَمْ؟" أعني بها: "ماذا تقولُ؟" لكن إذا قال: "نَعَمْ أَقَرَّ زَيْدٌ هَنَا بِأَنَّ عَلَيْهِ كَنَا"، فلا يُمكن له الإنكار.

ولهذا قال: (زَيْدٌ هَذَا»، فهذا: اسمُ إشارة يُعيِّن الرَّجُلَ المشهودَ عليه. ولو قال: «أَقَرَّ زَيْدٌ بِأَنَّ عَلَيْهِ كَذَا»، فقد يَدَّعِي بأنه «زيدٌ» غير هذا، فإذا قال: هذا، فلا يمكن.

فالمهم أنه من دواعي الذِّكر التسجيلُ على المُتكلِّم بالإقرار، أو بالشَّهادة، أو بغيرها، بحيث لا يُمكنه أن يُنكِر أو يَدَّعِي شيئًا آخر.

ومثال ذلك رجلٌ قُلنا له: (هل طلَّقتَ امراتَك هِندًا؟) فقال: (نعم»، لكنه -كها سبق قبل قليل- يمكن أن يَدعِي أنه يقول: (نعم؟» أي إنني اَستفهمُ، فإذا قال: (نَعَمَ طُلَّقتُ امْرَأَقِي هِندًا»، فقد انتهى الأمر، وسُجَّلَ عليه الكلامُ، بحيث لا يُمكنه الإنكار.

ولهذا له أمثلةٌ كثيرة، أن يُؤتَى بالكلام مع جواز الاستغناء عنه؛ لئلا يَدَّعِي مَن تكلَّم به ما يقتضي إنكاره.

#### وَمِنْ دَواعِي الحَذْفِ:

# ١ - إِخْفَاءُ الأَمرِ عَنْ غَيرِ المُخاطبِ: نَحوَ: «أَفْبَلَ»، تُرِيدُ عليًّا مثلًا ١٠

[۱] «ومن دواعي الحذف: إخفاءُ الأمر عن غير المخاطَب، نحو: «أقبَلُ»، تُريد عَليًّا مثلًا» وهذا فيها لو أن رجلين بينهها اتفاق على مُعامَلة مُعيَّنة، ويَشهد على هذا الاتفاق شخصٌ ثالثٌ لا يعرفه غيرُهما.

وفي وقتٍ ما، والرَّجلان تُحِيطها جَمْعٌ من الناس، سألَ أحدُ الرجلين الآخرَ قائلًا: «أين فلانٌ الشاهدُ؟» وعندتذ حَضَر جَمْعٌ آخرون والشاهدُ فيهم، فقال أحدُ الرَّجُلين: «أَقْبَلَ»، فالجَمْعُ لا يَدرُون مَن هو؛ لأن «أقْبَلَ» كلمةٌ عامة، ولا يَعرف الشاهدَ في هؤلاء الناس إلا الرجلان صاحبا المعاملة.

إِذَنْ إذا كنت تُريد أن تُحْفي أمرًا عن غيرك، فهذا من دواعي الحذف، فتقول مثلاً: «أقبَلَ»، أو تقول: «سُرِقَ المَنَاعُ»، ولا تذكر السارقَ.

لكن احترس أن يُصيبك من الحذف شيءٌ تُواخذ به، مثل رجلٍ كلَّم صاحبًا له بالهاتف، وقال: "ماذا فعلتم؟" قال: "والله خرجنا أمس، واستأنسنا، وذبيحنا الرَّجُلَّ». يقصد كبشًا، فهذه كنايةٌ عند بعض الناس، فلو سمع هذا أحدٌ فقد يظن أن المتكلم قتل رجلًا حقيقيًّا، وتأتي الشرطة وتحدث المُساءَلة. ولو قُتِل أحدٌ بالمصادفة في هذا الوقت وهم لا يدرون مَن قتله فقد تُنَهَم فيه. إِذَنْ فهذه الكلمة خطيرة.

ويقول المؤلف رحمه الله: «نحو «أقبلَ»، تُريد عليًّا مثلًا»، وهذا كثيرٌ، أي كوننا نحذف شبيًّا لإخفائه عن الأخرين، وهو وارد في كلام الناس بكثرة.

#### ٢ - ضِيقُ المَقام: إمَّا لتَوَجُّع، نحوَ:

قَالَ لِي: كَيْفَ أَنْتَ؟ قُلْتُ: عَلِيُّـلُ سَسَهَرٌ دَائِسَمٌ وَحُـزْنٌ طَوِيــلُ (١١٥٠)

[١] ثانيًا: مِن دواعي الحذف: ضِيق المَقَام، إما لتَوجُّع أو لحَوْف فَواتِ فُرْصة،
 أي يكونُ المقام صَيقًا لا يحتمل أن تَذكُر الكلام، إما لتوجُّع، ومثاله قول الشاعر:

قَالَ لِي: كَيْفَ أَنْتَ؟ قُلْتُ: عَلِيلُ

فأصل (عليل)": «أَنَا عَلِيلٌ"، لكن خُذِف المبتدأ «أنا» لأنه موجوع لا يستطيع أن يَزيد في كلامه، وحتى يُبيِّنُ سببَ عِلَّته من أول وهلة، قيل له: «مَاذَا عِنْدَكَ؟ " قال: «سَهَرٌ قائِمٌ وَخُزْنٌ طَوِيلٌ»، أعوذ بالله، ما قال: «قِيَّ كَذَا»، ولكنه قال: «سَهَرٌ دَائِمٌ»، أي: «حَالِي سَهُرٌ دَائِمٌ وَخُزْنٌ طَوِيلٌ»، فالسهر دائم، والأحزان طويلة. وما دام الأمر كذلك فهو مُشرِف على الموت. فالمهم أن هذا من دواعي الحذف، وهو ضِيق المقام.

كذلك من ضِيق المُقَام: إنسانٌ أَقبلَ عليه العدوُّ هو وجاعتُه، فهل من المناسب أن يأتي، ويقف بينهم، ويخطُب، ويأتي بالأدلة الدالة على الحبُّ على الجهاد من الكِتَاب، والشُّنة، وأقوال الصحابة، والتابعين، والأثمة؛ أم المناسب منه أن يقول: «العدوَّ! العدوَّ؟!» لا شك أن الأخيرَ أنسب.

فهذا أيضا من دواعي الحذف، لئلا تفوت الفرصة؛ لأنه لو قام يُمهِّد، ويُزيِّن، ويُدلِّل، ويُعلِّل، لفاتته الفرصة وهو باق في مكانه.

<sup>(</sup>۱) بيت مشهور ولكنه غير منسوب، انظر دلائل الإعجاز للجرجاني (۱/ ٢٣٨)، ومفتاح العلوم (۱/ ١٧٦)، والإيضاح (۲/ ٥)، (٣/ ٢١١).

#### وَإِمَّا لِخَوْفِ فَوَاتِ فُرْصَةٍ، نَحْوَ قولِ الصَّيَّادِ: «غَزَالٌ»[١].

ومثل ذلك مَن يرى لِصًّا يسرقُ، فيقول: «السارقَ السارقَ»، دون أن يُطيل ويُمهِّد في كلامه.

ولهذا يُقال عن قصة الفلاسفة وآرائهم وستَاهتهم التي يَدَّعون أنها حكمة، يقولون: إن عدوًّا في بلاد اليونان، كان يُحاصِر البلاد، وفي الوقت نفسه كان الفلاسفة الذين يدعون أنهم حُكهاء يتنازعون في مجلس، وحولهم الناسُ يحيطونهم، يتنازعون هل البيضةُ خُلِقت أولاً أم الدجاجة؟ وكل واحد منهم يأتي بأدلةٍ وبراهين، والعدوُ يُحاصر البلاد، فيا عَلِموا إلا وقد داهمهم العدو، وكانَّ العدويقول لهم: "أنا أعرف أيها خُلِق أولاً"، وفتح بلادهم.

وهكذا يَجِب على الإنسان في بعض الظروف أن يجعل كلامه كلَمْح البصر؛ لضِيق المقام؛ حتى لا تضيع الفرصة.

[۱] قال المؤلف -رحمه الله-: «وإما لخوف فَوَات فرصة، نحو قول الصياد:
«غزالٌ» صيادٌ رأى غزالًا، فالموقف لا بجتاج أن يقف ويقول: «والله إن لحمَ الغزال
طيِّب، وينبغي على الإنسان أن يحرص عليه، وإن أردتم الغزال، فهو أمامكم الآن
فاصطادوه!»، هكذا تضيع الفرصةُ منه، بل الواجب عليه أن يقول مباشرة:
«غَزَالًا! غَزَالًا!» فيذهب من معه ويرمونها.

فالصياد لم يفعل هذا إلا خوفًا من فوات الفرصة، وضياع الأمر، وهذا من أسباب الحذف.

ومن دواعي الحذف أيضًا أن يكون الإنسان على طعام، ويُكلِّمُه صاحبُه بكلام طويل، فإذا كلَّـمَه ردَّ قـائلًا: (نعـم»، إن كــان الشيءُ مُنبَنًا، و (لال»، إن كان ٣- والتَّعميمُ بِاختصار: نحو: ﴿ وَاللهُ يَدْعُواْ إِلَى دَارِ ٱلسَّلَدِ ﴾ أَيْ جميعَ عباده؛ لأنَّ حَذْف المُعْمُولِ يُؤْذِنُ بالعُمُومِ ١١٠.

الشيءُ مَنفيًّا، ويأتي بجُمَل قصيرة حتى لا تفوت الفرصة. فهذا أيضًا من دواعي الحذف.

وقد وقع هذا -كها يقولون- في قصة معروفة، وهي أن رجلين كان كُلُّ منهها يتحدث عن أبيه، فقال أحدهما: «إن أبي ذهب إلى القوم، وفعل كذا وكذا وكذا»، وأخذ يقصُّ، والآخر يأكل. فلها أكّل الطعامَ قال له خبرني: «ماذا عن أبيك؟» فقال: «أبي سَقطَ فَهَاتَ»، كلمةٌ مختصرةٌ وانتهى كل شيء.

فعلى كل حال من أسباب الحذف ألا يُفَوِّتَ الإنسانُ الفرصةَ.

[1] قوله رحمه الله: (والتعميمُ باختصار» أي كذلك من دواعي الخَذْف أن يُقصَد به التعميم مع الاختصار، كقوله تعالى: ﴿ وَلَلْمَيْدُعُوۤ إِلَىٰ دَارِ اَلسَّلَيْ ﴾ [يونس:٢٥] فقد حُذِف المفعولُ لقَصْد التعميم، والمعنى يدعو جميعَ عباده؛ لأن حَذْفَ المعمول يُؤذُن عندك بالعموم.

وقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْيَدُعُوّا إِلَى دَارِ السَّلَامِ ﴾ لو أن الكلام كان على وزان المعنى لكان يقول: يدعو الخلق إلى دار السلام، أو يدعو عباده إلى دار السلام، أو كها قال المؤلف رحمه الله: «جميع عباده» حُذِف ثلاثةُ أسهاء: جميع، وعباد، والهاء؛ حُذِفَت لإفادة العموم مع الاختصار. والهداية في الآية ﴿ وَلَثَدُينَدُ مُوّا إِلَى دَارِ السَّلَارِ وَيَهَدِى مَن يَشَاهُ ﴾ أمَّا الدعوة فعامة للجميع.

ولاحظ هنا أنه يقول: «التعميم باختصار» أي إنه لو قال: والله يدعو جميعَ العباد، لوُجِدَ التعميم، أي ليس العموم حاصلًا من الحذف، بل العموم مع الاختصار. وقد يَسأل سائلٌ فيقول: هل من الممكن أن نُقدِّر: «والله يدعو المؤمنين إلى دار السلام؟» والجواب بالنفي، فهذا لا يجوز؛ لأن الله يدعو كلَّ أحد في الدنيا إلى دار السلام؛ ولهذا قال بعضُ المفسرين: «عمم في الدعوة، وخصص في الهداية».

ومثله أيضًا قوله تعالى: ﴿أَلَمْ عَبِدُكَ يَبِسُا فَكَارَىٰ ۞ وَوَجَدَكَ صَالَا فَهَدَىٰ ۞ وَوَجَدَكَ صَالَا فَهَدَىٰ ۞ وَوَجَدَكَ عَالِمٌ فَهَدَىٰ ۞ الصحى:٦-٨] من الواضح أن هذه الآية تدل على التعميم مع الاختصار، فلو قال الله تعالى: ﴿فهداك، وأغناك، وآواك»، لصار خاصًا للرسول صلى الله عليه وسلم.

وأصل كلمة «فاّوى»: «فاّواك»، و«اّوى بك» أيضًا، فكثيرٌ من الناس لجؤوا إلى النبي- عليه الصلاة والسلام- وهاجروا إليه، وحصل لهم به إيواء.

ومعنى: ﴿ وَوَجَدَكَ صَالَا فَهَدَىٰ ﴾ أي هداك، وهدى بك، ومعنى: ﴿ وَوَجَدَكَ عَآكِهُ فَأَغَنَىٰ ﴾ أي أغناك وأغنى بك.

وقد أشار النبي ﷺ إلى هذا، حينها كان يُخاطب الأنصار، فيقول: (يَا مَشْتَرَ الأَنْصَارِ، أَلَمْ أَجِدُكُمْ صُلَّلًا فَهَدَاكُمُ اللهُ بِي، وَكُنْتُمْ مُتَفَرَّقِينَ فَٱلْفَكُمُ اللهُ بِي، وَكُنْتُمْ عَالَهُ فَأَغْنَاكُمُ اللهُ بِي،(').

فحُذِف المفعولُ هنا لإفادة العموم، كها أن هناك مناسبةً لفظيةً بالنسبة للآية وهي مُراعاة الفواصل.

المهم أن للحذف أسبابًا، ولم يَعَدَّ المؤلف -رحمه الله- الأسبابَ حَصْرًا. ولكن لا بُدَّ للحذف من فائدة، كما أنه لا بد للذكر من فائدة.

(١) أخرجه البخاري في كتاب المغازي، باب غزوة الطائف (٤٣٣٠)، ومسلم في كتاب الكسوف، باب إعطاء المُؤلِّفَة قلوبُهم على الإسلام وتَصَبُّر من قَوِيَ إيهائه (١٠٦١).

# ٤- تَنْزِيلُ المُتعدِّي مَنزلة اللَّازِم، لعَدَمِ تَعلُّقِ الغَرَضِ بالمُغْمولِ، نحوَ: ﴿ مَلْ يَسْتَوِى الَّذِينَ يَعَلَمُونَ وَالَّذِينَ لَكِيمَا لَمُونَ ﴾ أا.

[۱] الرابع: "تنزيل المتُعدي منزلة اللازم؛ لعدم تَعلُّق الغرض بالمعمول" والمتعدي هو الفعل المتعدي، وهو الذي ينصب مفعوله، وعلامتُه أن تتصل به "هاء" تعود على غير المصدر، نحو: "عَلِم"، كها ذكر ابن مالك، ومن علامته أيضًا أن يُصاغ منه اسم المفعول التام، غير المحتاج إلى حرف جر، مثل: "مضروب، ومأكول، ومشروب".

ومثال ذلك قوله تعالى: ﴿ هَلْ يَسْتَوِى الَّذِينَ يَهَدُونَ وَالَّذِينَ لَا يَمْلَمُونَ ﴾ النرم: ٩] الشاهد في: ﴿ يَمْلَلُمُونَ ﴾ وهمي فعل مُتعلَّ، ولم يُذكّر هنا مفعولها، يقولون: هنا تُجيل الفعلُ كأنه لازم، نزَّلناه منزلة اللازم، الذي لا ينصب المفعول؛ لأنه ليس هناك غرضٌ مقصود في ذِكْر المعمول، أي ليس من حاجة لذكر المفعول.

فمثلًا لو أننا نُحدِّث رجلًا جاهلًا في أمر من الأمور، وقُلنا له: "هَلْ يَسْتَوِي النَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالنَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ" لم نقل: "هل يستوي الذين يعلمون كذا الله وكذا؟"، أو "هل يستوي الذين يعلمون؟"، أو "هل يستوي الذين يعلمون؟"، أو الله يستوي الذين يعلمون الفقة والذين لا يعلمون؟"، لم نقل هذا؛ لأننا ليس لنا غرض في ذكر المفعول، فحذفناه؛ لعدم تَعلُّق الغرض به؛ لأن الغرض هو العلم إثباتًا أو نفيًا.

ومن المؤسف أن بعضَ الناس يُنزل هذه الآية على عِلْم الصناعة في الوقت الحاضر ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى النَّبِينَ يَسْتَمَونَ وَالنَّبِينَ لَا يَسْتَلَمُونَ﴾ يقولون: لا تستوي العصور الأولى: عصور الجهل، وعصور العلم اليوم، وهذا من جَهْلهم في الحقيقة؛ لأن علم ويُعَدُّ مِنَ الحَدُّفِ إسنادُ الفعلِ إِلَى ناتبِ الفَاعلِ، فيُقالُ: حُذِفَ الفَاعلُ للخَوْفِ منهُ، أَوْ عَلَيْهِ، أَوْ للعِلمِ بِهِ أَوِ الجَهْلِ، نحوَ: "سُرِقَ المَتَاعُ"، و﴿وَخُلِقَ ٱلإنسَـٰنُصَحِيفًا ﴾[1].

الصناعة ليس بشيء بالنسبة إلى علم الشريعة، فعلم الصناعة مثل: كيف يَبْشي الإنسان البيت؟ وكيف يُلقِّح النخلة؟ وما أشبه ذلك، وإن كانت تتصف بالدقة ونحوها، ولكنها لا تَعدُّو أن تكون عِلمًا لنُبويًّا، قد يكون نافعًا، وقد يكون ضارًّا.

ولا شك أنه لا يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون، هذا أمر لا شك فيه، ولكن الذي يُمدَح هو الذي يعلم الجلمَ الشرعي.

[1] قوله -رحمه الله-: «ويُعدُّ من الحَذْف إسنادُ الفعل إلى نائب الفاعل، فيُقال: حُذِفَ الفاعلُ للخوف منه، أو عليه، أو للعلم به، أو الجهل، يُحذف الفاعلُ، وهو من الحذف، ويَنوب المفعولُ به عنه؛ لأسباب كثيرة، منها: الحوف منه، فنحذف الفاعلَ خوفًا منه، ونُقيم المفعولُ به مقامَه.

ومثاله أن تقول: (صُّرِبَ زَيْدٌ)، وأنت تعرف الضارب، ولكنك تخشى مثلًا أن يَضْربَك إن ذكرته، فتقول: (صُّرِبَ زَيْدٌ)، أو في مَوضع آخر تقول: (سُرِقَ المتَامُّ)، فهنا أيضًا أنت تعرف السارق، ولكنك تخاف منه؛ إذ لو أعلمتَ أحدًا فقد يتعرَّض لك، فتقول: (سُرِقَ المَنَاعُ).

كذلك الخوفُ عليه، فتحذف الفاعلَ، وتُقيم المفعولَ به مقامَه؛ خَوفًا على الفاعل، كالمثال السابق ذاته، إلا أن القرينة تختلف، فتقول مثلًا: "شُرِقَ المتَاعُ"، فأنت تعرف السارق، لكنك أمام حاكم ظالم، لا يكتفي بالحد الشرعي، ولكنه ربها يقتله، فهنا تُخفيه خوفًا عليه.

.....

كذلك للعِلْم به، وقد مَثَّل المؤلفُ -رحمه الله- بقوله تعالى: ﴿وَغُلِقَ ٱلْإِنسَكُنُ ضَعِيفًا ﴾ [النساء:٢٨] حُلِف الفاعلُ وأُقيم المفعولُ به مقامه؛ وذلك للعلم به، وهو الله تعالى؛ لأنه لا خالقَ إلا الله سبحانه وتعالى.

وإعراب: ﴿ضَعِيفًا ﴾ حالٌ من الإنسان الذي هو نائب الفاعل. ويُحذف الفاعلُ أيضًا للجهل به إذا كان المُتكلِّم لا يدري.

هذه الأغراصُ الأربعةُ التي ذكرها المؤلفُ -رحمه الله- والمُلحَق الذي أَلحَقَه به؛ لا تنحصر فيها أسباب الحذف، فأسباب الحذف كثيرة.

فقد تكون لاختبار ذكاء المُخاطَب، وقد تكون لضِيق الوَرَقِ في الكتابة مثلًا؛ إذ يَحذفُ الكاتبُ أشياءَ كثيرةً؛ لأن الورقة التي معه لا تتحملها.

والأصل في الكلام أن يكون اللفظ مساويًا للمعنى، هذا هو الأصل، وقد يكون هناك حذف، وقد يكون هناك زيادة.

وعن الحذف يَسألُ سائلٌ فيقول: بعضُ الكُتَّابِ يكتبون (ص) بعد ذِكر النبي ﷺ بدلًا من عبارة "صلى الله عليه وسلم" فيا حكمُ هذا؟ والجواب: أن هذا يُكرَه، لكن قد يكون عُذرُهم أن هذا يقطعه، فقد تكون الورقة كبيرة لكنهم يخشون إذا كتبوا: صلى الله عليه وسلم أن يكتبوها بالسطر الواحد مرتين، أو في كُل سطر مرةً، وزمانهم محدود، لكن مع ذلك يقول العلماء: إن هذا يُكرَه، وأكّرَهُ من ذلك أيضًا مَن يكتبون "صلعم" فهذه لا معنى لها.

وأما الذين يكتبون عبارة "صلى الله عليه وسلم" في محل صغير، فلا شيء في ذلك؛ لأن العلة ليست بصغر المحل، ولكن العلة بالكتابة. .....

وخُلاصَةُ باب الدِّكْرِ والحَذْف: أن الأصل في الكلام أن يكونَ اللفظُ مُساويًا للمعنى. وقد يَزيد اللفظ على المعنى، وقد يَزيد المعنى على اللفظ، فزيادة المعنى على اللفظ معناه: أننا حَذَفْنا شيئًا من اللفظ، وزيادة اللفظ على المعنى معناه: أننا زِدْنا في اللفظ ما لا يحتاج إليه.

ولا زيادة في القرآن الكريم، فالزائد إعرابًا زائدٌ معنى، أو نقول: «الزائدُ زائدٌ».





# مِنَ المعلوم أنَّهُ لَا يُمكنُ النُّطنُ بأَجْزاءِ الكَلام دَفْعةً واحدةً ١١، .......

 [١] من المعلوم بالبداهة والعقل أنه لا يمكن النَّطق بأجزاء الكلام دَفْعَة واحدةً، هذا صحيح، مثل: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ»، فـ«لا» قبل الهمزة من «إله» و«إلا» قبل اسم الجلالة «الله».

ومثل: "بسم الله الرحمن الرحيم" فلا نستطيع أيضًا أن ننطق بها دَفعة واحدة، فهذا شيء غير ممكن.

ومن الغرائب أن بعض أهل البدع ادّعوا أن كلام الله -سبحانه وتعالى-كلام يتعلق بالمشيئة، ولكنه دَفْعةً واحدة تكلَّمَ اللهُ به، دَفْعةً واحدة مُقترِنًا بعضُه ببعض، فالباء، والسين، والميم، وبقية الحروف، كلها جاءت دَفْعةً واحدة.

ولا شك أن كلامهم هذا باطل، ولا يَتصوَّره العقلُ، ويُكدَّبه الواقع، فإن الموجود معنا في كلام الله، مثل: ﴿ونِيهِ اللهِ اتَّقِنُ الرَّحِيدِ ۞ آلْحَمَنَدُ يَقِدَ مَتِ آلْمَسَيَمِينَ ﴾ [الفاتمة:١-٢] هذا كلامه –جل وعلا– بعضه بعد بعض. وهذا الذي زعموه شيء لا يُتصوَّر، لكنهم قُرُّوا من أمر فوقعوا في شرَّ.

فم ا قالوا: لو قُلنَا بالتعاقُب لكان في ذلك تركيب لكلام الله سبحانه وتعالى

بلُ لَا بُنَّهُ مِنْ تَقْدَيمِ بَعضِ الأجزاءِ، وتأخيرِ البَعضِ، وليسَ شيءٌ منهَا فِي نفسِهِ أُولَى بالتَّقَدُّمِ منَ الآخَرِ؛ لاشتراكِ جميعِ الألفاظِ مِنْ حَيْثُ هِيَ أَلْفاظٌ فِي دَرَجةِ الاغتبَارِ، فَلَا بُدَّ لَتَقْديم هذَا عَلَى ذَاكَ منْ دَاع يُوجِبُهُ اللهِ..........

والتركيب يقتضي قيام الحوادث به، وقيامُ الحوادث بالله مُستحيلً؛ لأن الحوادث -على زَعْمهم- لا تقوم إلا بحال، فمن أين لهم هذه القواعد؟ هذه قواعد يخلقونها من أفكارهم المُنحَرفة، ثم يأتون ليُنزِلوا كلام الله ورسوله عليها، وهذا غير ممكن.

[1] إِذَنْ من المعلوم أنه لا يمكن النطقُ بأجزاء الكلام دَفْعةُ واحدةً، بل لا بد من تقديم بعض الأجزاء وتأخير البعض، وليس شيء منها في نفسه أولى بالتقدم من الآخر؛ لاشتراك جميع الألفاظ من حيث هي ألفاظ في درجة الاعتبار، فلا بدلتقديم هذا على ذاك من داع يُوجِبُه. وقد ذكر لنا المؤلفُ -رحمه الله- في هذا الكلام: أن كل كلام لا بد أن يكون مُركّبًا، ومعنى «مُركبًا» أي إن بعضَه يَسبقُ بعضًا، هذا أمر معقول، ولا يمكن دَفْعُه، ولا يمكن أن يُقال: إن الكلام يأتي دَفعة واحدة.

وإذا كان كذلك فأيُّ كلمة ليس لها مرتبةٌ مُعيَّنةٌ، وليس شيَّ من أجزاء الكلام في نفسه أوْلى بالتَّقنُّم من الآخر من حيث هي ألفاظ، بعد مُرَاعاة ما تجب له الصدارة كأدوات الشرط، وأسماء الاستفهام.

فأسياء الاستفهام كلها لها الصدارة، وأدوات الشرط، وكذلك أدوات التنبيه، وما أشبه ذلك. والكلمات من حيث التركيب لا شك أن بعضها أولى بالتقديم، مثل المبتدأ والفعل، لا بدأن تكون مُصدَّرةً في الكلام.

فمِنَ الدُّوَاعِي:

١ - التَّشويقُ إِلَى المتأخِّرِ إِذَا كَانَ المتقدَّمُ مُشعِرًا بغَرَاتَةِ، نحوَ:
 وَالَّسِذِى حَسَارَتِ الْبَرِيَّةُ فِيسِهِ
 حَيَوَانٌ مُسْتَخْدَكٌ مِنْ جَمَادِ (١١٥٥)

فإذن هي مُرتَّبَةٌ بحسب اللغة العربية على أن تكون هي الأَوْلى، أما الكلام الآخر مثل المبتدأ والخبر في قولنا: «زَيْدٌ قَائِمٌ»، فَتُقدَّم فيه ونُؤخَّر، فنقول: ﴿قَائِمٌ زَيْدٌ».

ويَدرُس النحو العربي مواضع يجب فيها تقديم الخبر، ومواضع يجب فيها تأخير الخبر، لكن الأصل كها قال ابن مالك:

وَالْأَصْلُ فِي الْأَخْبَـارِ أَنْ تُــوَّخُرَا وَجَوَّزُوا التَّقْـدِيمَ إِذْ لَا ضَرَرَا<sup>(١)</sup>

إِذَنُ فالمبتدأ أولى بالتقديم من الخبر، والتقديم والتأخير في الأصل جائز، إلا الكلمات التي لها صدر الكلام، وقد عرف محلها من الدواعي أي دواعي تقديم ما حقُّه التأخير.

ومن التقديم والتأخير قوله سبحانه: ﴿ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُوا أَحَـُهُ ﴾ [الإخلاص:٤] فالتقديم والتأخير لمراعاة فواصل الآيات: ﴿ قُلُ هُوَ اللَّهُ أَكَدُ ﴾ [الإخلاص:١-٤] الصّكةُ ۞ لَمَ يَكُنُ لَهُ كُفُوا أَحَدُ ﴾ [الإخلاص:١-٤] ولو قال تعالى: «لم يكن له أحد كفنًا» لاختلفت الفواصل.

[1] ومن الدواعي: أولًا: التشويق إلى المتأخّر إذا كان المُتقدِّم مُشعِرًا بغرابة،
 نحو قول الشاعر: "وَالَّذِي حَارَتِ الْبَرِيَّةُ فِيهِ... إلى ال

<sup>(</sup>١) البيت لأبي العلاء المعري، انظر ديوانه (سقط الزند) (ص:١٢).

<sup>(</sup>٢) ألفية ابن مالك (ص:١٨)، وشرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك (١/٢٢٧).

٢- وَتَعْجِيلُ المسَّرَّةِ، أَوِ المَسَاءَةِ، نَحْوَ: "الْعَفْو عَنْكَ صَدَرَ بِهِ الْأَمْرُ"، أؤ:
 «الْقَصَاص حَكَمَ بِهِ الْقَاضِي»<sup>[1]</sup>.

أي الإنسان فالشاعر يقول: إن البرية حارت في الإنسان، فكيف يوجد حيوان له حياة، وله إرادة، وله شعور، وأصله من جماد؟! ولكننا إذا تأمّلنا وجدنا أنه ليس حيوانًا؛ لأن هذا التحول من الجهاد إلى الحيوان إنها هو بأمر الله، فهو -سبحانه وتعالى- يقول للشيء كن فيكون.

وهكذا يتأخر الشيء لدواع، أي لا يُذكّر أولًا، وإن كان أولى بالتقديم من حيث الأصل، لكن يُؤخّر لدواع، منها التشويق إلى المتأخر إذا كان المُتقدَّم مُشعِرًا بغَرابة – كها ذُكر – مثل المثال السَّابق، فالإنسان حيوان مُستحدَّث من جماد، ومع ذلك حارت البرية فيه؛ ﴿ وَقِرَ ٱلشَّيكُمُّ أَلَا تُشِرُّدُنَ ﴾ [الفاريات:۲۱].

فالبرية تقول: "عجبًا أن شيئًا من الطين يكون حيوانًا يسمع، ويبصر، ويعقل، ويفهم، ويُميب، ويُقبِّل، فلهذا إذا قال: "والذي حارت البرية فيه،، فالإنسان يشتاق، ويذهب في تَصوُّرِه كلَّ مذهب، ويقول: ما هو ذا محل الحيرة؟! فتقديم "والَّذِي حَارَت، على قوله: "حَيَوَانٌ مُسْتَحُدَّثٌ، من أجل أن يُشتاق القارئ، أو السامع.

كذلك تقول: «الذي يدخل الجنة، ويتنعَّم بنعيمها وما فيها، مما لا عَينٌّ رأت، ولا أُذُنٌّ سَمِعت،، فيشتاق الإنسان، فتقول: «هو المؤمن التقي». فكثيرًا ما يُوخَّر الإنسانُ المقصود، ويُوثِيَّ قَبله بأشياء تُشوِّق إليه، فهذا من دواعي التقديم.

[١] ثانيًا: قد يكون من دواعي التقديم تَعْجِيلُ المَسَرَّة أو المَسَاءة، نحو: «العفو عَنْكَ صَدَرَ بِهِ الْأَمْرُ»، أو «القصاصُ حَكَمَ بِهِ القَاضِي»، فكان من المفروض أن يُقالَ: «صَدَرَ الْأَمْرُ لَكَ بِالْمَغْوِ»، أو «صَدَرَ الْأَمْرُ بِالْمَغْوِ عَنْكَ». .....

هذا هو الأصل وهو أن يَبدأ الجملةَ بالفعل، لكنه أراد أن يُفرِح المخاطَب، فقال: «العفو عَنْكَ صَدَرَ بِهِ الْأَمْرُ»، فقدَّم «العفو»؛ لأجل تعجيل المسرة.

والحقيقة أنه ليس بين هذا التقديم وعدمه فرق كبير، فالجملة واحدة، لكنه قدَّم هذا فقط؛ لأنه مما تَتشوَّق له النفسُ، كها أن في هذا الكلام في حد ذاته على هذا التقدير ركاكةً، لكنَّ المقصودَ صَرْبُ المثال، فإذا أردنا أن نُعجَّل له البشارَةَ نقول له: «أَبَشرُ، فقد صدر أمرٌ بالعفو عنك، أما «العفو عنك صَدَر به الأمرُ»، فهذا لا شك أنه رَكيكٌ، وليس ببليغ، لكن المؤلف -رحمه الله- أراد بذلك صَرْبَ المثل.

كذلك: "القصاصُ حكمَ به القاضي"، أي القصاص عليك، فهو على كل حال أولَ ما يَسمَمُ كلمةَ "القصاص" يَنفُر، ويخاف، ويرتعد، لكن لو قال القائل: "حَكَم القاضي بالقصاص عليك"، فسيقول المخاطَب عند قول القائل "حكَمَ القاضي": "هل عليَّ أم لِي؟".

وبالعكس تَعجيلُ المساءة، مثل: "القصاصُ منكَ حَكَمَ بِهِ القَاضِي"، ولم يقل: "حَكَمَ القَاضِي بالقصَاصِ منْكَ". فلو قال: "القصاص منك"، فكأنه رماه بالحجر من أول الأمر، فقدَّم "القصاص" هنا لتعجيل المساءة.

كذلك تقول للسارق: (قَطْعُ يَدِكَ حَكَمَ بِهِ القاضِي»، قبل أن تقول: "رُفِعت القَضِيةُ إلى القاضي، وطَلَبَ الإثبات، وجاء الشهورُ، وشَهدوا، ثم دُرِست القضية، ثم أُمِر بقَطْع يدك»، هكذا يكون الحُكم مُتأخرًا، لكن: «قَطْعُ يدكَ أمرَ بِهِ القَاضِي»، يباغته مباشرة بها يسوؤه. ٣- وَكُونُ المُتقدِّمِ مَحطَّ الإِنكارِ والنَّمَجُّبِ، نحوَ: "أَبْغْدَ طُولِ التَّجْرِيَةِ
 تَنْخَدعُ بِهَذِهِ الزَّخَارِفِ؟"!!

وكها ذكرنا أنه لا يُوجَد فَرْقٌ كبيرٌ بين التقديم وعَدَمِهِ، فليس من فَرْق بين قولنا: «قَطْعُ يبدكُ أُمِرَ بِهِ»، أو: «أَمِرَ بِقَطْعِ يَبدكَ»، سِوَى في زمن أقل من اللحظة.

ومن تعجيل المساءة أيضا قولنا لشخص مثلا: «السفَّاحُ في دارك؟؛ حيث قدَّمنا «السفاح» لتعجيل المساءة.

ومنه تعجيلُ الحكم بالعفو قبل العتاب، مثل: قوله تعالى للنبي -عليه الصلاة والسلام-: ﴿ عَمَا اللّهِ عَنكَ لِمَ أَوْنَتَ لَهُمْرَ حَقَى يَبَدَبُنَ لَكَ اللّهِ يَ صَدَقُواً وَلَهُ مَا لَكَ اللّهِ يَكَ اللّهِ يَكَ اللّهِ عَنكَ اللّهِ وَقَعْلًمْ ٱلكَّذِيرِيكَ ﴾ [التوبة: ٤٣] في عَاتب الله نبيه ﷺ أولًا ثم قال: (عفونا عنك»، بل بدأ بالعفو قبل العتاب، وهذا من دواعي التقديم، لأنه إذا جاء العتابُ بعد العفو فسيكون أهونَ على النفس، ويكون دالًا على كَرَم المعاتبِ على المعاتبِ، أن قابَلُه بالعفو.

[1] ثالثًا: كوْن المتقدِّم محطَ الإنكار والتعجُّب، نحو: «أَبَعْدَ طُولِ التَّجْرِيَةِ تَنْخَلِعُ جَلِيهِ الزَّخَارِفِ؟!» ومن الخطأ الشائع أن الناس يقولون: «التجارُب»، و«التجرُبة» بضم الراء، فهذا غلطٌ لغةً، ولا يستقيم، بل هو بكسر الراء في المفرد، والجمع، «تحيِرية»، و«تحيارِب».

والإنسانُ الذي ينخدع بالزخارف لا شك أنه يُلام ويُوبَّغ، سواء زخارفُ الدنيا، أو زخارف القول، أو زخارف الأفعال. وكل إنسان ينخدع لا شك أنه ملوم؛ لأن الواجب أن ينظر الإنسانُ إلى الحقائق لا إلى الزخارف، لكن أيهما أشد لومًا: رجلٌ طالت تَـجارِبُه في الناس، وعَرَفَهم، ومَضَغَهم، ومَضَمَهم، وإنسانٌ .....

حتى الآن لم يحتك بالناس، ولم يُمارِس التعاملَ معهم؟ لا شك أن الذي مارَس الناس، وعرَف الحداع يكون لومُه أشدً؛ ولهذا هو محط الإنكار فيقال له: «أبعدَ طول التجربة تنخدع بهذه الزخارف؟!».

ولا شك أن الانخداع بالزخارف شيء يُنكُرُ، وكل إنسان قد ينخدع بالزخارف، لكن كونه بعدَ طُول التجربة يصير أشدَّ إنكارًا، ويُلام صاحبُه أكثرَ.

ولذلك لو عاملت إنسانًا ومَكَر بك فقد لا تُلام؛ لأنك لا تَدري عنه شبقًا، لكن لو عاملَك ومكّر بك ثم عاملته ثانية بعد معرفتك بمَكْره، فإنك تُلام أكثر، ولهذا قال النبي ﷺ: «لَا يُلْلَحُ المؤمِنُ مِنْ جُحْرٍ مَرَّتَيْنِ الله اللهومن يَقِظ فَطِن، لا يُمكن أن يُحْلَع مَرتين؛ فهذا تَجل إنكار وتَعجُّب؛ لأنه بَعدَ طُول التجربة يجب أن يكون الإنسان حَذرًا، مُتبهًا، يَقظًا، فلا يكون مُتخدعًا، ومثلُ ذلك قولُ الموقَّق –رحمه الله–:

أَبَعْدَ بَيَاضِ الشَّعْرِ أَعْمُرُ مَسْكَنًا سِوَى الْقَيْرِ إِلَّى إِنْ فَعَلْتُ لَأَحْمَقُ يُسخَبِّرُنِ شَسْنِي بِسَأَيَ مَتِّسَتٌ وَشِيكًا وَيَنْعَانِ إِلَى قَبْصُدُقُ (")

الشاهدُ قوله: أَبعدَ بَياضِ الشَّعرِ أَعمُرُ مسكنًا سوى القبر.

فالمهم أن الإنسان قد يُقدِّم الشيء؛ لأنه هو تحِل الغَرَابة والإنكار؛ ولهذا قال: «أَبَعْدَ طُولِ التَّبْوِبَةِ تَنْخَدعُ بِهَلِو الزَّخارِفِ؟!»(").

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب الأدب، باب لا يُلدّغ المؤمن من جُحْر مرتين (٦١٣٣)، ومسلم في كتاب الزهد والرقائق، باب لا يُلدّغ المؤمن من جُحْر مرتين (٩٩٨).

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية (١٣/ ١١٨)، الوافي بالوفيات (٧/ ٢٤).

<sup>(</sup>٣) جواهر البلاغة (١٥٨).

٤- وَالنَّشُ عَلَى عُمومِ السَّلبِ، أَوْ سَلْبِ العُمومِ: فالأولُ يكونُ بتَقديمِ أَداةِ الغُمومِ عَلَى أَداةِ النَّفيِ، نَحْوَ: "كُلُّ ذَلِكَ لَمْ يَكُنْ"، أَيْ: لَمْ يَقعُ هَذَا وَلَا النَّفِي، نَحْوَ: "كُلُّ ذَلِكَ لَمْ يَكُنْ"، أَيْ: لَمْ يَقعُ هَذَا وَلَا النَّالَ،

[١] رابعًا: «النصَّ على عُموم السَّلْب، أو سَلْب العموم» مثل: «عدم النَّقل»، و «نَقُل العدم»، فبينها فَرْق عظيم؛ إذا قُلتَ: «نَقُل العدم»، أو «عَدَم النقل»، أو إذا قُلتَ: «سَلْب العموم»، أو «عموم السلب».

و اعُمومُ السَّلْبِ»: معنى السَّلْبِ النفي، ومعنى اعُموم السلبِ»، أي إنني أُريدُ عموم النفي، أما اسَلْبِ العموم، فأنا أُريدُ نفي العموم، مثال ذلك أن أقول لك: «لَمْ يَأْتِ كُلُّ الطَّلَبَةِ»، فهذا النفي هو نفي العموم، أي: لَمْ يَأْتِ كُلُّ الطَّلَبَةِ ولكن جاء بعضُهم، أما إذا قلتُ: «كُلُّ الطَّلَبَةِ لَمْ يَأْتُوا»، فهذا عموم النفي، أي إن الجميع لم يأتوا، ومنه على ما يُروَى عن الرسول ﷺ لما قال له ذو اليدين: «أَنْسِيتَ أُمْ قُهِرَتِ الصَّلَاةُ»، فَقَالَ رَسُولُ اللهُ ﷺ: «كُلُّ ذَلِكَ لَمْ يَكُنْ» (").

فها الفَرْق بين: "كُلُّ ذَلِكَ لَـمْ يَكُنْ، و "لم يكن كل ذلك؟» فإذا قال: "كلُّ ذلك لم يكن، أي ما كان نِسْيانٌ ولا قَصْرُ؛ وإذا قال: "لم يكن كُلُّ ذلك، فيعني: كان إما النسيان، أو قَصْر الصلاة، أي وُجِد واحدٌ منهها، ويَحتمل أيضا هنا: لا هذا ولا ذلك.

فإنْ أردتَ عمومَ النفي فقَدِّم لفظَ العموم، مثل: «كل» أو ما شابهها على النفي، وإن أردتَ نفيَ العُموم تُؤخّرها وتُقدِّم النفي.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب المساجد ومواضع الصلاة، باب السهو في الصلاة والسجود له (٥٧٣).

والثاني يَكُونُ بَتَقديمِ أَداةِ النفي عَلَى أَداةِ العُمومِ، نحوَ: «لـمْ يَكُنْ كُلُّ ذَلِكَ». أَيْ: لـمْ يَقع المَجموعُ، فيُحتمَلُ ثُبُوتُ البَعْضيِ، ويُحتمَلُ نَفْيُ كلِّ فردٍ<sup>[1]</sup>.

إِذَنْ فـ اعمومُ السلب، يكون "النفي، فيه بتقديم أداة العموم، وهي: الْكُل،، أو الجَمِيم،، أو ما أشبه ذلك على أداة النفي، نحو: اكل ذلك لم يكن،، أي: لم يَقع هذا ولا ذاك.

[١] و"سَلَبُ العُمومِ" يكون بتقديم أداة النفي على أداة العموم، نحو: "لـم يكن كُلُّ ذلك"، أي لم يقع المجموعُ، ويحتمل ثبوت البعض، كما يحتمل نُفْي كل فرد.

وإذا سَالني سَائلٌ مثلًا: (هل كلَّمتَ فَلانًا أو فلانًا؟) فقُلتُ: (كل ذلك لم يكنّ)، فهذا عُموم السلب، أي إني لم أكلم هذا ولا هذا، وإذا قُلتُ: (لم يكن كل ذلك،، ففيه احتيال أني لم أكلمهما، أو احتيال أني لم أكلمهما جميعًا، بل كلَّمتُ واحدًا، وتركتُ الآخرَ.

ولو قلتُ: السمْ أَشْتَرَ بِكُلِّ الدَّرَاهِمِ»، فهذا من نفي العموم، أي ما اشتريتُ بكُلِّها، بل ببعضها، وإذا قُلتُ: اكُلُّ الدَّرَاهِمِ لمُ أَشْتَرِ بها»، فهذا من عُموم النفي، فالمعنى أن كُلُّ الدراهم ما اشتريتُ بها.

ولا نقول: (بكلّ الدراهم لم أشتر؟؛ لأن «بكل» متعلقة بـ«أشتري»، فهي وإن تقدمتَ لفظًا فهي مُتأخرة رُثّبة، فالعبرة إِذَنْ بِتأخر الرُثْبة، أمَّا لو قُلت: «كل الدراهم لم أشتر بها»، فإن هذا من باب عُموم النفي؛ لأن «كلّ» لا تتعلق الآن بها بعدالنفي؛ لأنها مبتداً.

#### ٥- التَّخصِيصُ: نحوَ: «مَا أَنَا قُلْتُ»، و ﴿إِيَاكَ نَعْبُدُ ﴾[١].

إِذَنْ القاعدةُ عندنا الآن أنه إذا تقدَّمتْ أداةُ العمومُ على النفي فإنها لعموم النفي، وإن تأخرت فهي لنفي العموم.

ويمكن هنا أن نَزيد شرطًا وهو: إذا تقدَّمت أداة العموم ولم نكن معمولًا لِـــَمَا تأخر عن أداة النفي؛ لأنك لو قلتَ مثلًا: «كُلَّ الرَّجَالِ لَمَّ أَشْرِبْ»، فهي بمعنى قولك: «لَمَ أَشْرِبْ كُلَّ الرَّجَالِ»، والجملة الاخيرة لنفي العموم، لكن لو قلتَ: «كُلُّ الرَّجَالِ لَـــمُ أَشْرِبُتُمْ»، صارت الجملة لعموم النفي.

إِذَنْ ينبغي أن نُقيَّد كلامَ المؤلف –رحمه الله– بشرط وهو: ألَّا تكون أداةُ العمومُ معمولًا لما بعد النفي، فإن كانت معمولًا لما بعد النفي، فهي لنفي العموم؛ لأنها وإن تقدَّمت لفظًا، فهي متأخرة رُتبة.

[١] خامسًا: التخصيص: نحو، «مَا أَنَا قُلْتُ»، و ﴿ إِيَاكَ نَسَبُهُ ﴾ [الفاتحة:٥]، هذا أيضًا من دواعي التقديم.

وتقديم ما حقُّه التأخير يُفيد الحصر وهو التخصيص، فتقول مثلًا: «مَا أَنَا قُلْتُ»، هنا قدَّمنا الضمير «أنا»؛ لإفادة التخصيص، وتقول: «أَنَا قُمْتُ»، بخلاف ما إذا قلتَ: «قُمْتُ»، فإنه لا يدل على التخصيص.

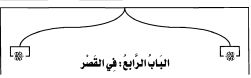
وأيضا مثل قوله سبحانه وتعالى: ﴿ لَكُرُ دِينَكُو وَلِي دِينِ﴾ [الكانرون:٦]، فهو يُفيد التخصيص.

كذلك: ﴿إِيَّاكَ نَبِّـُهُ ﴾ قدَّم الله تعالى المفعولَ للتخصيص، ولو قال تعالى: نَمْبُدُكَ، لَمَا دَلَّ على التخصيص، ولكان من الجائز نَعبدُك، ونَعبدُ غيرَك، لكن: ﴿إِيَّاكَ نَقِبْـُهُ﴾ أي لا نعبدُ إلا إياك، فإذن صار التخصيص من دواعي التقديم. وَلــــهْ يُذَكَّرْ لكلِّ منَ التقديمِ والتأخيرِ دواعٍ خاصة؛ لأنَّهُ إذَا تقدمَ أحدُ ركني الجملةِ تأخَّرَ الآخرُ، فهمَا متلازمَان<sup>[11</sup>.

[1] قال المؤلف -رحمه الله-: "ولم يُذكر لكل من التقديم والتأخير دواع خاصة؛ لأنه إذا تقلَّم أحدُ ركني الجملة تأخر الآخر، فها متلازمان" بمعنى أننا إذا ذكرنا دواعي التقديم، فها كان داعيًا للتقديم، فهو داع لتأخير ما قُدِّم عليه.

فلذلك يَعتذرُ المؤلفُ رحمه الله، فيقول: ما ذَكَرْنا دواعي التأخير؛ لأنه إذا وُجِدت دواعي التقديم، فهي داعية للتأخير لتلازمها؛ إذ إن التقديم والتأخير لا يُتصوَّر أحدُهما إلا بوجود الآخر، مثل: "قبل وبعدا، "وفوق وتحت»، وما أشبة ذلك، فكلُّ فَوقِ له تَحَتٌ، وكل بَعْدٍ له قبلٌ، وهكذا، وهذا يسمونه تلازم التَضَايِقَيْنِ، ومعنى المتضايقَيْنِ أي اللَّذِيْنِ لا يُعقَل أحدهما إلا بالآخر.





القَصْرُ: تَخصيصُ شيءِ بشيءِ بطريقِ تَحصوصِ<sup>[1]</sup>، ويَنْقسمُ إلَى حَقيقيًّ وإضائيًّ: فــ«الـحَقيقيُّ» مَا كَانَ الاختصاصُ فيهِ بحسبِ الواقعِ والحقيقةِ، لَا بحسبِ الإضافةِ إَلَى شيءِ آخرَ، نحوَ: «لَا كَاتِبَ فِي المدِينَةِ إِلَّا عَلِيُّ، إِذَا لـمْ يَكنْ غَيرُهُ فَهِهَا مِنَ الكُتَّابِ<sup>[1]</sup>.

[1] يُسمَّى القصر أيضًا بالخشر، يقول المؤلف: «نخصيصُ شيء بشيء بطريق مخصوص» هذا هو القَصْر، وإن شِئتَ فقل: «الحَصْر نخصيصٌ شيء بشيء بطريق مخصوص». والطرق سيذكرها المؤلف -إن شاء الله- فيها بعد.

مثال ذلك: ﴿ وَمَا مُحَكِّدُ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ ظَنَ مِن قَبِلِهِ ٱلرَّسُلُ ﴾ [آل عدران: ١٤٤] فهنا خصَّص اللهُ تعلل شيئًا بشيء، فالمخصوص «محمد» والمخصوص فيه «رسول»، ومثل: «مَنا الطَّلْكِ إِلَّا فَاهِمٌ»، فـ «الطالب» محصورٌ، و«فاهمٌ محصورٌ فيه، ومثل: ﴿ لَا فَاهِمُ إِلَّا اللّهِدُ اللهُ وَهَا مَنْ ﴿ وَلَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَهَا اللهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ الكريم محصور، و«إله واحد» محصور فيه، وهكذا.

 [۲] قوله -رحمه الله تعالى-: (وينقسم إلى حقيقي وإضافي)، يعني القصر، أو الحصر، أو التخصيص، إما أن يكون حقيقيًا أو إضافيًّا. والحقيقي ما كان الاختصاصُ فيه أو الحصر بحسب الواقع والحقيقة، لا بحسب الإضافة إلى شيء آخر، نحوَ: "لَا كَاتِبَ فِي المَدِينَةِ إِلَّا عَلِمَيٌّ، إذا لـم يكن غيره فيها من الكُتَّاب، ونحو: "لَا مَلِكَ فِي البَشَرِ إِلَّا فُلَانٌّ، وإذا قلتَ: "لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُّ»، فالحصر حقيقي؛ لأن المقصود لا إله بحثٍّ إلا الله.

ومثالُ ذلك أيضًا أن تقول: ﴿لاَ خَالِقَ إِلَّا اللهُ ﴾، فهذا حقيقي؛ لأنه لا أحدَ غيره تعالى: ﴿مَلْ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ اللّهِ بَرْزُفُكُم مِنَ السَّمَلَةِ وَٱلْأَرْضِ﴾ [ناطر:٢]. وأما قولُه تعالى: ﴿وَاللّهُ خَلَقُكُمْ وَمَا تَمْمَلُونَ ﴾ [السانات:٢] وإضافةُ الحُلق إلى غير الله في قوله ﷺ: ﴿يُقَالُ: أَخِيُوا مَا خَلَقُتُمُ ﴾ (). وكذلك قولُه تعالى: ﴿فَتَبَارَكَ اللّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلَقِينَ ﴾ [المؤمنون:١٤] حيث يدل على أن هناك خالقًا غير الله.

فاعلم أن الحَلَقُ الضاف إلى المخلوق ليس إيجادًا، ولكنه تحمويلٌ وتَغيرٌ، وهذا مِثْل النجار عندما يصنع من الخشب كُرسيًّا، فيقول مثلًا: "خَلَقْتُ كُرُسِيًّا"، فهذا خَلْقٌ غيرُ حقيقي، إذ هو تغييرٌ وتحويلٌ من خَشَب إلى كرسي، إنها الحَلْق الذي هُو الإيجاد حقيقةً فهذا لا يكون إلا لله وحده.

ومِثْل رجل صنع تمثالًا على صورة إنسان، فيقال: «خَلَقَ تِمثالًا»؛ لأن الرسول ﷺ قال: الْيَقَالُ: أَخْيُوا مَا خَلَقْتُمْ» (")، وقال: 'اوَمَنْ أَظْلَمُ مِـمَّنْ ذَهَبَ يُخْلُقُ كَخَلْقِهِ» (").

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب اللباس، باب عذاب المُصرَّرين يوم الفيامة (٩٥١)، ومسلم في كتاب اللباس، باب لا تدخل الملائكة بيتًا فيه كلب ولا صورة (٢١٠٧،٢١٠).

<sup>(</sup>٢) انظر التخريج السابق.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخَّاري في كتاب اللباس، باب نقض الصور (٥٩٥٣)، وأخرجه أيضا في كتاب

فاعلم أن الحَمْلُق المُضاف إلى المخلوق إنها المُراد به تحويل الشيء إلى آخر أو تغييره، وأما كونه إيجادًا فلا، فالمراد أن الله ﷺ هو الذي خَلَق كل شيء، لكنَّ الحَلقَ من الإنسان تحويل الشيء إلى شيء آخر.

وإذا قُلتَ: لا خَالِقَ إِلَّا اللهُ، فالحصرُ حقيقي؛ لأن حقيقة الأمر أنه لا خالقَ إلا الله؛ لقوله تعالى: ﴿هَلَ مِنْ خَابِقِ غَيْرُ اللّهِ يَرُزُقُكُم مِنَ السَّمَآءِ وَٱلْأَرْضُِ لَا إِلَهَ إِلّا هُوُّ فَأَنْ تُؤْفِّكُونَ ﴾ [فاطر:٣].

كذلك إذا قُلتَ: «لَا كَاتِبَ فِي المدِينَةِ إِلَّا عَلِيُّ»، لم تقُل: «لَا كَاتِبَ إِلَّا عَلِيُّ»، ولو قُلتَ: «لَا كَاتِبَ إِلَّا عَلِيُّ»، ثم ادَّعيت أن الحصرَ حقيقي، فهذا غير صحيح؛ لأنه قد يكون هناك غيره يقينًا.

لكن لو أن عندنا مدينة محصورة نعرف أهلها، فنقول: ﴿لَا كَاتِبَ فِي المَدِينَةِ إِلَّا عَلِيُّ»، فهذا الحصر حقيقي.

والحصرُ الإضافي: ما كان محصورًا بالنسبة إلى شَيء مُعيَّن، مثل: "لَا جَوَادَ إِلَّا حَاتِمٌ"، أي: حاتمُ الطائبي المعروف، فهذا إضافي؛ لأنه يوجد أجواد كثيرون، لكن لَا جَوَادَ مثلًا باعتبار المكان الذي هو فيه، أو باعتبار الزمان، أو باعتبار نوع من الجود، فالإضافي ما كان الحصر فيه باعتبار شيء مُعين، هذا هو الإضافي، والحصر الذي يُقصَد عند الإطلاق يُحمَل على الحقيقي، فإذا تَعذَّر الحَملُ على الحقيقي قُلنا: هذا إضافي.

التوحيد، باب قول الله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَشْكُونَ ﴾ (السانات:٩٦] (٧٥٥٩)، ومسلم في
 اللباس والزينة باب نحريم تصوير صورة الحيوان (٢١١١).

و "الإِضَافِيُّ" مَا كَانَ الاختصاصُ فيهِ بحَسبِ الإِضافةِ إلى شيءِ مُعينٍ نحوَ: «مَا عَلِيُّ إِلَّا قَائِمٌ»، أيْ: إنَّ لهُ صفةَ القِيامِ لَا صفةَ القُعودِ، وليسَ الغرضُ نفيَ جَميع الصفاتِ عَنْهُ مَا عدًا صفةَ القيام [١].

أما لو قُلت: ﴿لَا كَاتِبَ فِي المَدِينَةَ إِلَّا عَلِيُّ»، وهناك كُتَّابٌ آخرون، لكنَّ بعضهم خَطُّه يُقرَأ، وبعضهم خَطُّه لا يُقرَأ، وبعضهم يكتب بصعوبة جِدًّا فيُبطِئُون في الكِتابة، فنقول: ﴿لَا كَاتِبَ إِلَّا عَلِيُّ»، فالحصر إضافي، أي: لا كاتب يُجيد في الكتابة إلا علي، إِذَنْ فالحصر إضافي. أما إذا لم يكن من كاتب في المدينة كلها، فهذا الحصر حقيقي.

[1] إِذَنْ فالإضافي ما كان الاختصاصُ فيه بحسب الإضافة إلى شيء مُعين، أو ما كان الحَصرُ فيه بحسب الإضافة إلى شيء مُعين، لا إلى كل شيء، بل إلى شيء مُعين، مثل الحَصرُ فيه بحسب الإضافة إلى شيء مُعين، مثاله: "مَا عَلِيٌّ إِلَّا قَائِمٌ"، فهذا إضافي؛ لأنك لو قُلت: "مَا عَلِيٌّ إِلَّا قَائِمٌ" حقيقي، ومعناه أنه ليس له غيرُ صِفة القيام، مع أن عَلِيًّا قد يكون عالمًا أو جاهلًا، مريضًا أو صحيحًا، أعمى أو أصم، ضاحكًا أو باكيًا، جائمًا أو عطشان، إلى غير ذلك من الصفات، لكن: "مَا عَلِيٌّ إِلَّا قَائِمٌ" فهذا بالنسبة إلى نَفْي القعودِ له، ولهذا نقول المؤلف رحمه الله: "أي إن له صفة القعود».

مثال: ﴿ وَمَا مُحَمَّدًا إِلَا رَسُولٌ فَدْ خَلَتْ مِن قَبِلِهِ ٱلرَّسُلُ ﴾ [آل عمران:؟١٤] هذا إضافي؛ لأن النبي -عليه الصلاة والسلام- له صِفاتٌ غير صفة الرسالة، كالعُبودية مثلًا في قولنا: «أشهد أن محمدًا عبده ورسوله»، فله صفات أخرى غير الرسالة. إِذَنْ فالحصر إضافي. مثال: ﴿لَا إِلَٰهَ إِلَّا اللهُ ﴾، هذا إضافي؛ لأننا لو قلنا: ﴿لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ حقيقي، لقال المشركون: إِذَنْ نحن ما عبدنا أحدًا ولا أشركنا لقولكم: ليست الأصنام بآله، والله – جل وعلا– يقول: ﴿ لَاَ جَمْدُلُ مُعَ اللَّهِ إِلَيْهًا عَاضَرَ ﴾ [الإسراء:٢٢] ويقول: ﴿ وَمَن يَنْعُ مَمَ اللَّهِ إِلْنَهَا عَاضَ لَا بُرْعَكُنَ لَهُ بِمِدَ فَإِنَّنَا صِالْهُمْ عِنذَرَيْهِ ﴾ [اللوسود،١٧٢].

فهنا الحصر إضافي بمعنى أنه لا إلهَ حقٌّ إلا الله، أما الآلهة الباطلة فموجودة، والآلهة التي تُعبَد وهي لا تَستحق أن تُعبَد فموجودة.

مثالٌ: ﴿لَا مُصْطَفَى إِلَّا نَحْوِيُّ»، هذا حقيقي؛ لأن هناك نُحاةً غيرَه كثيرين، لكن لاحظ أيضا أن الإضافي لا بد أن تكون الصفةُ فيه بارزةً، أو أنها لدَفْع نقيض هذه الصفة، أي إنه لا يُمكن أن نأتي بحصر إضافي لشخص في صفة لا تأتي منه إلا نادرًا.

مثلًا لو قال لي شخصٌ: "فُلانٌ نَاثِمٌ"، فأقول: "لَيْسَ فُلَانٌ إِلَّا يَقْظَانَ"،
والغرضُ من هذا دَفْع ما قِيل إنه نائم، ولو قال قائلٌ: "مَا فُلانٌ إِلَّا كَرِيمٌ"، فلا بد
أن تكون صفة ألكرم فيه ظاهرة. أما رجلٌ يكاد لا يُنفق الزكاة الواجبة، ولو أراد
أن يخرجها تجد وجُهَه يَحَمَّرُ، ويَصفَقُرُ، ويُلدِخل يدَه في جيبه ويُجْرِجها، فهذا ليس
بكريم، ولا يصح أن نقول: "لَا كَرِيمَ إِلَّا فُلانٌ"، وهو بهذه الحال من الشُّح
والبُخل، بل قد يصح هنا أن نقول: "لا بَخِيلَ إِلَّا فُلانٌ"؛ لأن هذا بُخْلٌ نسبي،
وإن كان يطمع في حق غيره أيضًا يكون شحيحًا.

إِذَنُ ما كان الحصرُ فيه باعتبار الواقع فهو حقيقي، وما كان الحصر فيه باعتبار شيء معين فهو إضافي. وَكُلِّ مَنْهَمَا يَنْقَسِمُ إِلَى قَصْرِ صِفْةٍ عَلَى مَوصُوفٍ، نَحَوَ: ﴿لَا فَارِسَ إِلَّا عَلِيُّ اللهِ وَقَصْرِ مَوصوفٍ عَلَى صَفْةٍ، نَحَوَ: ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَشُولُ ﴾، فيجوزُ عَلَيْهِ الموتُ<sup>17</sup>!.

[1] «وكل منها ينقسم إلى قصر صفة على مَوصوف»، وقصر موصوف على صفة، كل منها أي: الحقيقي والإضافي، ينقسم إلى قَصْر صفة على موصوف، أو موصوف على صفة، والفرق بينها أنه إذا كانت الصفة مختصة بموصوفها فهو قصر صفة على موصوف، وإن كان الموصوف مقصورًا على الصفة، فهو قَصْر موصوف على صفة.

والصفة: هي ما يتصف به الإنسان، والموصوف: ما يوصف بشيء، فأنا إذا قُلتُ مثلًا: (عَلِيٌّ قَائِمٌ، فالصفة هي «قائم»، والموصوف «علي»، وعندما أُريد أَن أقصر الموصوف على الصفة أقول: (مَا عَيِلٌّ إِلَّا قَائِمٌ،، فـ(علي) مقصور، و«قائم» مقصور فيه.

واعلم أن الذي يأتي بعد «إلا» هو المقصور عليه، فإذا قُلت: «مَا عَلِيٌّ إِلَّا قَائِمٌّ»، فها بعد «إلا» صفةٌ.

ونُنبِّه أننا نقصد بالصفة هنا المعنى، وليس الإعراب، فـ"عليٍّ" مبتداً، و"قائمٌ" خبرٌ، فالخبر في المعنى صفة للمبتدأ، إِذَنْ فما بعد إلا هو المقصور فيه.

أما لو قلنا: «مَا قَائِمٌ إِلَّا عَلِيٌّا، فهذا قَصر صفة على موصوف، ومثل ذلك قولنا: «لَا كَرِيمَ إِلَّا زَيدٌ»، ولهذا يقول المؤلف رحمه الله:

[۲] وكل منهما ينقسم إلى قَصرِ صفةٍ على موصوف، نحو: ﴿لَا فَارِسَ إِلَّا عَلِيٌّ». فهذا قَصْر صفة على موصوف؛ لأن الفروسية صفة، والمتصف بها (عليٌّ».

# والقصرُ الإضافيُّ: ينقسِمُ باعتبارِ حالِ المخاطَبِ إِلَى ثلاثةِ أقسامٍ[١]:

فيكون هنا قَصر صفة على موصوف، أو موصوف على صفة، مثل: ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ﴾ ۩ عمران:؛؛ ١] امحمد! ﷺ موصوف، و"رسول؛ صفة، فهذا قصر موصوف على صفة.

والحصر في قولك: "لَا فَارِسَ إِلَّا عَلِيُّ"، إن كان لا يوجد في البلد فارسٌ إلا هو فهو حقيقي، وإلا فهو إضافي.

﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ ﴾ [ال عمران:١١٤] الحصر هنا إضافي؛ لأن الرسول ﷺ له صفات أخرى غير الرسالة. فهنا قَصرُنا موصوفًا على صفة، باعتبار أنه -عليه الصلاة والسلام- ليس بكاتب بل هو رسول، وباعتبار أنه يجوز عليه الموتُ.

ولهذا قال ﷺ: ﴿فَدَخَلَتْ مِن فَبَلِهِ ٱلرُّسُلُ ﴾ فسيموت كها ما ت غيره صلى الله عليه وسلم. ولهذا قال المؤلف: «فيجوز عليه الموت» وهو رسول لا عبد، وليس ربًّا، ولا ملكًا، ولا مُحَلَّدًا، فالحصر هنا إضافي.

[١] يقول المؤلف -رحمه الله تعالى-: "والقصر الإضافي: ينقسم باعتبار حال المخاطب إلى ثلاثة أقسام؟.

وقوله: "القصر الإضافي" احتراز من القصر الحقيقي، فالقصر الحقيقي لا ينقسم هذا الانقسام؛ لأنه ينحصر فيه المقصور على المقصور عليه فقط، لكن الإضافي ينقسم باعتبار حال المخاطب إلى ثلاثة أقسام:

الأول: قَصْرُ إِفراد.

والثاني: قَصْرُ قَلْبٍ.

والثالث: قَصْر تَعْيين.

- ا قَصرِ إفرادٍ: إذَا اعتَقَدَ المخاطَبُ الشَّرِكَةَ [١].
  - وقَصْرِ قَلْبٍ: إذا اعتَقَدَ العكسَ [٢].

[١] أولًا: قَصُرُ الإِفُواد: إذا كان الْمُخاطَب مثلًا يعتقد أن الذين أجابوا الجواب الصحيح عشرة، فقلنا: (الم يُجِبُ إِلَّا زَيْلٌ)، فهذا نُسميه قَصْر إفراد؛ لأن المخاطبَ كان يعتقد أن لزَيد شريكًا، ولكننا قَصَرُناه على زيد.

ومثل قولنا: ﴿لاَ قَائِمَ إِلَّا مُحَمَّدٌ ۚ نُخاطِب رجلًا يعتقد أن القائمين محمدٌ وعليٌّ، فهذا القَصْر قَصْر إفراد، أي بعد ما كان المخاطَب يعتقد أن القائم أكثرُ من واحد، فقُلنا له: ﴿لاَ قَائِمَ إِلَّا مُحَمَّدٌ»، بدلاً مِن تَصوُّر المخاطَب المُسبَق أن القائمين محمد وعِلى، فصار الآن لا يتصور إلا واحدًا.

كذلك أيضًا قَولُنا: «لَيْسَ فِي الحُجْرَةِ إِلَّا مُحَمَّدٌ»، إذا كان المخاطَبُ يعتقد أن فيها محمدًا، وعليًّا، وخالدًا، وبكرًا، وزيدًا، وغيرهم، فنقول: «لَيْسَ فِي الحُجْرَةِ إِلَّا مُحَمَّدٌ».

ومثل: «لَا خَاتَمَ لِلرِّسَالَةِ إِلَّا مُحَمَّدٌ» -صلى الله عليه وسلم- هذا قَصْر إفراد بشرط الاعتقادِ المُسبَق للمخاطَب أن هناك مُشارِكًا في الرسالة.

[۲] ثانيًا: قَصْر القَلْب: إذا اعتقدَ المُخاطَب عكسَ قَولِنا، مثال ذلك أن يعتقد المخاطَب أن الذي نجح زيد، فنقول له: "مَا نَجَحَ إِلَّا عَمْرٌو"، فهذا يُسمَّى قَصْر قلب. ولذلك تَجد المخاطب يتوقف قليلًا حتى يستوعبَ عكس ما كان يَعتقدُ من أن الذي نجح عمرٌو لا زيدٌ.

ومثل إنسان يعتقد أن عَمْرًا هو الكاتب، فقلنا له: ﴿لَا كَاتِبَ إِلَّا عَلِيٌّ ۗ، فهذا

#### وقَصْرِ تَعيينٍ: إذا اعتَقَدَ وَاحدًا غيرَ مُعيَّنٍ [١].

قَصْرِ قَلْب؛ لأن المخاطب كان يَعتقد أنه لا كاتب إلا عمرو، فَالآن قَلَبْنا الأمر عليه، وقُلْنا: «لَا كَاتِبَ إِلَّا عَلِيُّ أَوْ محَمَّدٌ»، المهم أننا خاطبناه بغير ما كان يعتقد، فهذا يُسمَّى قَصْرِ قلب؛ لأنِي قَلَبتُ مفهومَ المخاطَب إلى ضِده.

[١] ثالثًا: قَطْر تَعْيِين: إذا اعتقد المُخاطَبُ واحدًا غيرَ مُعين، فمثلاً هو فاهِمٌّ أنه لم ينجح إلا واحدٌ من مجموعة ما، ولكنه لا يعرفه، فقلنا له: «مَا نَجَحَ إِلَّا زَيْدٌ»، فنُسمِّي هذا قصر تعيين، أي تُعيَّنُ له الذي نجح دون غيره، وقد كان شاكًا من قبلُ.

ومثل أن يسألك سائلٌ فيقول: "يا فلان، هَلْ عَمْرٌو هُوَ الْكَاتِبُ أَوْ خالدٌ؟»، فتقول: «لَا كَاتِبَ إِلَّا خَالِدٌ، فهذا تَعيينٌ».

وقولنا: ﴿لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُۗ﴾، فهذا قصر إفراد، وتعيين؛ وأيضًا قلب؛ لأننا إذا كنا نُخاطِب مُشرِكًا، ولا سيها إذا كان إشراكه كإشراك فرعون الذي قال لقومه: ﴿أَنَا رَبُكُمُّ الأَكْلَىٰ﴾ [النازعات:٢٤] فهو قصر إفراد، وتعيين، وقلب.

فإذن القصر الإضافي ينقسم إلى ثلاثة أقسام:

- قَصْر إِفْراد: إذا كان المُخاطَب يعتقد الشَّرِكة.
- قَصْر قَلْب: إذا كان المخاطَب يعتقد خلافَ ما قُلتَ.
- قَصْر تَعْمِين: إذا كان المخاطَب لا يدري مَن المقصور عليه، فهو يعرف أنه
   لس هناك إلا واحد، لكنه لا يعرفه.

- وَلِلْقَصِرِ طُرِقٌ منهَا النَّفِي، والاستثناءُ، نَحُو: ﴿إِنَّ هَٰذَاۤ إِلَّا مَلَكَّ رَبِّهُ ﴾ [ا.

- ومنهَا «إِنَّمَا» نحوَ: «إِنَّمَا الْفَاهِمُ عَلِيٌّ ۗ [<sup>\*]</sup>.

[۱] «وللقَصْر طُوقٌ منها النفي والاستثناء» وهذا أعلاها، فالنفي والاستثناء هو أعلى طُرق القصر، فمثال النفي والاستثناء: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ»، فــ«لا إله» نفي، و«إلا الله» استثناء.

ومثل: ﴿لَا جَوَادَ إِلَّا عَلِيٌّا، فهذا نفي واستثناء، ومثل: ﴿مَا قَائِمٌ إِلَّا عَلِيًّا أَحَدٌ»، تَقَدَّم المستثنى بعد ﴿إلاَّ» على المستثنى منه.

ومثل: ﴿إِنَّ هَمُننَا إِلَّا مَلَكٌ كَرِيرٌ﴾ [بوسف:٣١] ﴿إِنَّ» هذه نافية، أي: مَا هذًا إِلَّا مَلَكٌ كريمٌ، وهذا الحصر إضافي، يعني أن النسوة قلن: «ما هذا بشرًا إن هذا إلا ملك كريم».

و ﴿إِنْ» هذه كثيرة في القرآن مثل: ﴿إِنْ هَنَاۤ إِلَّا سِعْرٌ تُمِيثٌ ﴾ [الماندة:١١٠]، ومثل: ﴿إِنْ هَرَ إِلَارَتِمْۥُوكِنَ﴾ [النجم:٤]، ومثل: ﴿إِنَّا أَنَتَ إِلَاّ نَفِيرٌ ﴾ [فاط:٢٣].

[٢] كذلك أيضًا من طُرق القَصر «إنَّا» نحوَ: «إِنَّنَا الفَاهِمُ عَلِيٌّ»، فالآن قد حَصَرتَ الفهم في عَلِى؛ لأن «إنها» يليها المحصور.

ومثل قول موسى عَتَبالتَكُمْ لقومه: ﴿ إِنْكَمَّا لِلْهُكُمُّ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَّ وَسِعَ كُلِّ مَنْهِ عِلْمًا ﴾ [ط:٩٨] فهذا قضرٌ بطريق «إنَّمًا»، ومثل: «إنَّمَا المَتَرَثَّمُ حَجَّاجٌ». إِذَنْ «إنها» من طُرق القصر .

ما الفرقُ بين القَصر بالنفي والاستثناء، والقَصْر بــ«إنَّمَا»؟ الجواب: الفرقُ أن القَصر بالنفي والاستثناء يكون المقصورُ عليه بعد «إلا» دائمًا، و«إنَّمَا» بالعكس، فالذي يليها المقصورُ، والمتأخِرُ هو المقصور عليه. – ومنهَا العَطْفُ بِـ«لَا»، أوْ «بَلْ»، أو «لَكِنْ»، نحوَ: «أَنَا نَاثِرٌ لَا نَاظِمٌ»، وَ«مَا أَنَا حَاسِبٌ، بَلْ كَاتِبٌ"!

### - ومنهَا تقديمُ مَا حقُّهُ التَّأْخِيرُ، نحوَ: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾[٧].

وذلك مثل: "إِنَّمَا الْعِلْمُ رِفْعَةٌ"، فالمقصورُ «العلم»؛ لأنه يلي "إِنَّمَا" فالمقصورُ يلي "إِنَّمَا" دائمًا، و"رِفعة" مقصورٌ عليه، لكن: "مَا الْعِلْمُ إِلَّا رِفْعَةٌ"، فها يلي "إِلا" هو المقصور عليه، وليس المقصور.

[۱] يقول المؤلف -رحمه الله-: «ومنها -أي من طرق القصر- العطف بلا، أو بل، أو لكن».

أولًا: العَطفُ بـ«لَا»: وذلك مثل: «الْفَاهِمُ عَلِيٌّ لَا زَيْدٌ»، فهنا قَصرٌ غَثَل في العطف بـ«لا»؛ لأنك لمَّا قلتَ: «الْفَاهِمُ عَلِيٌّ لَا زَيْدٌ»، فمعناه أنك حَصَرت الفهم في عَلِي، وأخرجت منه زيدًا، و مثل ذلك أيضًا: «أنّا نَاثِرٌ لاَ نَاظِمٌ».

ثانيًا: العطفُ بـ«بَلْ»: مثل: «مَا زَيْدٌ قَائِمٌ بَلْ عَمْرُو»، وكذلك: «مَا أَنَا حَاسِبٌ بَلْ كَانِبٌ».

ثالثًا: العطفُ بـ «لَكِنْ»: مثل: «مَا زَيْدٌ قَائمٌ لَكِنْ جَالِسٌ»، فهذا أيضًا حَصرٌ.

[٢] رابعًا: تقديمُ ما حقَّه التأخيرُ: نحو: ﴿إِيَّاكَ نَبْكُ ﴾ [النانحة: ٥] ومعناها لا نعبدُ إلا إياك. وكُلُّ تقديمٍ لما حقَّه التأخيرُ فهو مفيد للحصر، سواء كان مفعولًا به، أو كان خبرًا، أو غير ذلك.

هل هناك فَرقٌ في القصر والحصر بين هاتين العبارتين، بين قول القائل: «زَيْدٌ أَخِي»، وقوله: ﴿أَخِي زَيْدٌ»؟ الجواب: نعم هناك فرق، فإذا قُلتَ: «أَخِي زَيْلٌ»، فالسائل يستفهم عن: «مَن أخوك؟»، وإذا قلتَ: «زيدٌ أُخِي»، فالسائل يسأل عن علاقة زيدٍ بك، فنقول: «زيدٌ أخِي».

فالأول: «أخي زيد» للتعيين، والثاني: «زيد أخي» للحُكْم. ولهذا نقول في قول الشاعر:

بَنُونَسا بَنُسو آَبْنَاقِنَسا، وَبَنَاتُنَسا بَنُوهُنَّ آَبْنَاءُ الرِّجَالِ الأَبْاعَدِ (١

أيهما المحكومُ والمحكومُ عليه؟ الثاني تحكومٌ عليه، والأولُ محكوم به؛ لأن تقدير الكلام: (بنو أبناثنا بنونا»، بدليل قوله: "وَيَمَاتُنَا بُنُوهُنَّ أَبْنَاءُ الرَّجَالِ الأَبَاعِدِ».

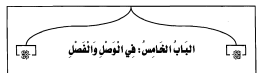
#### فطرق الحصر إِذَنْ أربعة هي:

- ا النفي والاستثناء.
  - الحصر بـ«إنها».
- العطف بـ «لا»، أو «بل»، أو «لكن».
  - تقديمُ ما حقَّه التأخير.

#### \*\*

<sup>(</sup>۱) هذا بيت مشهور والأكثرون على أنه لا يُعرف قائله مع كُثَّرة استشهاد العلماء به في كتب النحو والبلاغة والفراغض، وذَكَّر البعضُ أنه للفرزدق همّام بن غالب، وقد استشهد به الرضي في شرح الكافية رقم (۱۹۳)، وابن هشام في أوضح المسالك رقم (۱۷)، وفي مشام في أوضح المسالك رقم (۱۷)، وفي مُشخي اللبيب رقم (۷۲)، وهم في: الحيوان للجاحظ (۲۰/۱)، ومامندة الخالدين ((۹۸/۱)، وشرح ديوان المخاسة الخالدين ((۹۸/۱)، وشرح ديوان المنبي للعكبري (۱/ یک (۱) والحزانة (۲۶٪)؛ وشرح ديوان المخاسة ((۱۹۸/۲)، وشرح ديوان المنبي للعكبري (۱/ یک (۱/ ۱۹۵۶)؛





الوَصْلُ: عطفُ جُملةٍ عَلَى أَخْرَى، وَالفَصْلُ: تَرْكُهُ الَّهِ وَالكَلامُ هنا قاصِرٌ على العطفِ بالواوِ؛ لأنَّ العطفَ بغيرِهَا لا يقعُ فِيهِ اشتباهٌ، ولِكلِّ منَ الوَصلِ بهَا، والفَصل مَوَاضِعُ.

يَعْنُون بِالوَصْل: العطفَ بين الجملتين بالواو، والفَصْل: تَرْكُ ذلك العطف. والكلام الآن على العطف بين الجُمل، فالأصل أن الإفراد لا يدخل في هذا الباب.

فإذا كان العطفُ بالواو سُمِّي وَصْلًا، وإن كان بغير الواو أو كان لا يُوجَد عطفٌ إطلاقًا سُمِّي فَصُلًا.

فالوصل إِذَنْ: عَطفُ جُملة على أخرى بحرف الواو، مثل: "قَامَ عَلِيٌّ وَعَمْرٌو قَاعِدٌ"، أو: "فَامَ عَلِّ وَقَعَدَ عَمْرٌو"، فهذا نُسمّيه وَصلًا.

وأما الفصل فمثل: (قَامَ عَلِيٌّ ثُمَّ دَخَلَ عَمْرٌو»، فهذا فصلٌ، ومثل: ﴿يُدَيِّرُ ٱلْأَمَّرِيُفُصِّلُ﴾ [الرعد:٢] فهذه أيضًا فصل.

فلو كانت الآيةُ: "يُدبّر الأمرَ ويُقصّلُ الآيات»، لكان هذا وصلاً. والوصل والفصل موضوعه الجُمُل، لا المفردات، هذه واحدة.

[1] ثانيًا: تعريف الوصل: «هو عَطفُ جُملة على أخرى بالواو، والفصل تَرَّك ذلك العطف» فشمل بذلك الجملتين اللتين ليس بينهها عاطفٌ، والجملتين اللتين بينهها عاطف غير الواو.

### مُواضِعُ الوَصْلِ بِالواوِ:

يجبُ الوصلُ فِي موضعَينِ[١]:

الأوَّل: إذَا اتفقَتِ الجُمُلتَانِ خَبرًا أَوْ إِنشَاءً، وكَانَ بِينَهُمَّا جِهةٌ جامِعةٌ، أَيْ مُناسَبَةٌ تَامَّةً، ولـمْ يَكنْ مَانِعٌ مَنَ العَطْفِ، يَخُوّ: ﴿ إِنَّ ٱلأَثْرَارَ لَهِى نَمِيعِ ﴿ ۖ ۖ كُولَة الْفُجَارَلَفِي جَمِيرٍ ﴾ ونحو: ﴿ فَلَيَسْمَكُوا قَلِيلًا رَلْيَبَكُوا كِيرًا ﴾ [1].

[1] قال رحمه الله: "والكلامُ هنا قاصِرٌ على العطف بالواو؛ لأن العطف بغيرها لا يقع فيه اشتباه»؛ لأن الجُملةَ الثانية مُتميَّرة عن الأولى. ولكل من الوصل والفصل مواضع، فمواضع الوصل اثنان:

[٧] أولًا: إذا اتفقت الجُملتان خَبرًا أو إنشاءُ؛ اتفقتا خبرًا أي صار كلَّ منهها جُملةً خبريةً، مثل: ﴿ وَاللَّذِينَ لَا يَدْعُونَكَ مَعَ اللَّهِ إِلَنْهَا عَاخَرَ وَلاَيْقَتْلُونَ النَّفْسَ اللَّي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا يِلْلَحَقِّ وَلَا يَزْتُونِكَ﴾ الفوقان،١٥٦، ومثل: «قَامَ الرَّجُلُ وَجَلْسَ».

أو إنشاءً أي صارتْ كل منها جملة إنشائية، مثل: «لَا تُشْرِكْ بِاللهِ وَلَا تَعُقَّ وَالِدَيْكَ».

ولو اختلفت الجملةُ خَبرًا وإنشاءً بأن كانت الأولى خبرًا والثانيةُ إنشاءً، أو الأولى إنشاءً والثانية خبرًا، يكونُ فَصُلًا، مثل: "قُمْ مِنَ الدَّرْسِ أَخُوكَ قَاتِمٌ"، فـاقُمْ مِنَ الدَّرْسِ، هذه إنشاء، و"أَخُوكَ قَاتِمٌ" خبرية. فهنا لو جتنا بـ"الواو" وقلنا: "قُمْ مِنَ الدَّرْسِ وَأَخُوكَ قَائِمٌ"، لمَا استفدنا، أما "قُمْ مِنَ الدَّرْسِ أَخُوكَ قَائِمٌ"، فهذا هو الصواب. ولو قلنا: «جَاءَتِ الشَّيَّارَةُ ارْكَبْ فِي جَوْفِهَا»، فـ«جَاءَتِ السَّيَّارَةُ» مُجلة خبرية، و«ارْكَبْ فِي جَوْفِهَا» إنشائية، كذلك لو قلتَ: «جَاءَتِ السَّيَّارَةُ فَارْكَبْ فِي جَوْفِهَا» جاز لأنه فَصْل.

فإذا اتفقت الجملتان خبرًا وإنشاءً وكان بينهما حِهةٌ جَامِعة -أي مُناسَبة تامة- وَجَب الوصل، أي إنهما متناسبتان، إما بالنقابل، أو بالتقارب؛ بتقابلهما، مثل: ﴿ فَلَيْضَكُواْ فَلِيلًا وَلَبْبَكُواْ كَيْرًا﴾ [التوبة:٢٨]؛ وبتقاربهما مثل إذا قُلت: ﴿ فَلَمْ زَيْدٌ وَأَكُلُ الطَّعَامُ﴾، فهذا متقاربٌ.

وعكس ذلك ألا يكون بينهم اتناسبٌ، مثل قول الشاعر:

لَا وَالَّذِي هُـوَ عَالِـــمٌ أَنَّ النَّـوَى صَبِرٌ وَأَنَّ أَبًا الْـحُسَيْنِ شَـهِيدُ (١)

"النَّوى": البُعْد، "صَبِرِ": مُرَّ، والشاهدُ قولُه: "وَأَنَّ أَبًا الْـحُسَيْنِ شَهِيدُ"، فلا تَقارُبَ ولا تَقابُل، ومع ذلك وصل الجملتين بالواو، وكان حقهما الفصل، لكن الشاعر أخطأ بالوصل.

ويقول أيضًا: لا بدأن يكون بينها مُناسبة، ولم يكن مانع من العطف، فإن كان هناك مانعٌ من العطف كان الفصلُ.

<sup>(</sup>١) البيت لأبي تمام، انظر البديع لابن المعتز (١/٥٦١)، وزهر الآداب وثمر الألباب للحصري (٦/٣٦٣)، والمعمدة (٦٣/٣١)، وشعاح العلوم (٦٧٨/١)، والمقاح العلوم (٢/١٧١)، والمثل السائر (٣/٣١)، غوير التحيير (١/٣٤٥)، ونهاية الأرب (٧/٧)، والطراز (١/٣٤)، والطراز لابن طباطبا للعلوي (٢٨/٢)، وخزانة الأدب وغاية الأرب للحموي (٢/٣٢).

### إِذَنْ فالوصل واجب في موضعين:

الأول: إذا اتفقت الجُملتان خبرًا أو إنشاءً، وكان بينهما مناسبة تامة، ولم يكن مانعٌ من العطف، مثال ذلك: ﴿ إِنَّ الأَثْرَارَ لَيْن فَيمِو ﴾ وَالجملة الثانية: ﴿ إِنَّ الْأَثْرَارَ لَيْن فَيمِو ﴾ والجملة الثانية: ﴿ وَإِنَّ الْلَهْرَارَ لَيْن فَيمِو ﴾ والجملة الثانية: ﴿ وَإِنَّ الْلَهْرَارَ لَيْنَ فَيمِو ﴾ والجملة الثانية: ﴿ وَإِنَّ اللَّهْرَارَ اللهِ اللهِ اللهُ الله

والآن لو قُلنا في غير القُرآن: "إِنَّ الْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ إِنَّ الْفُجَّارَ لَفِي جَعِيمٍ"، لتنافرت الجملتان، فإذا قُلنا: "وَإِنَّ الْفُجَّارَ"، أي وصلنا بالواوصارت المناسبة بينها أظهر. فهذا هنا وصل؛ لأننا عطفنا إحدى الجملتين على الأخرى بالواو.

ثانيًا: ﴿ فَلَيْشَكُواْ فَيَلَا وَلِبَكُوا كَبِيرًا﴾ [النوبة: ٨٨] هاتان الجملتان اتفقتا إنشاءً،
وبين كل منها مناسبة بالتقابل، فـ «فليضحكوا» يقابلها «وليبكوا»، و«فليلًا»
يقابلها «كثيرًا»؛ ولذا وجب الوصل، ولو حذفنا الواو في غير القرآن فقلنا:
«فَلَيْضُحُكُوا فَلِيكُو لِيُبْكُوا كَثِيرًا»، لم يكن بين الجملتين تناسبٌ، لكن إذا قُلنًا:
«وَلَيْتُكُوا»، أي وصلنا الجملتين بالواو، صاربينها مناسبة.

مثال: "عليٌّ قائمٌ وعمرٌو قائمٌّ"، هذا صحيح، ويجب الوصل، أما: "عَليٌّ قائمٌّ عمرٌو قائمٌّ"، فهذا غير صحيح؛ لأن الواجب هنا الوصل.

مثال: اعليٌّ قَاعِدٌ قُمُ فَاضْرِبِ اللَّاعِبَّ، هذا صحيح، لكن لو قُلنا: اعَمِلٌّ قَاعِدٌ وَقُم اضْرِبِ اللَّاعِبَ»، فهذا غبر صحيح؛ لاختلافهما خبرًا وإنشاءً. النَّانِي: إِذَا أَوْهُمَ تَوْكُ العطفِ خِلافَ المقصودِ، كَمَا إِذَا قلتَ: ﴿لَا وَشَفَاهُ اللهُۥ جَوابًا لمَنْ يسألُك: «هَلْ بَرِئَ عَلِيٌّ مِنَ المَرَضِ؟، فتَرْكُ الواوِ يُوهِمُ الدُّعاءَ عَلَيْه، وغرضُكَ الدُّعاءُ لَهُ الْأ.

### مَواضِعُ الفَصْلِ:

يجِبُ الفَصلُ فِي خَمسةِ مواضِعَ:

الأوَّل: أَنْ يَكُونَ بَينَ الجُملتَيْنِ اتِّحَادٌ ثَامٌ، بأنْ تَكُونَ الثانيةُ بِدَلًا مِنَ الأُولَى، نحرَ: ﴿أَمَدَكُمْ بِمَاتَقَلَمُونَ ۞ أَمَكُمْ إِنَّاسُووَيَيِنَ﴾ [1]

[١] الثاني: ﴿إِذَا أُوهِم تَرْكُ العطف خلاف المقصود»، وهذا كثيرًا ما يقع، ويُخطئ فيه الناس كثيرًا، تسأل شخصًا فتقول: «هَلْ قَدِمَ زَيْدٌ؟» فيقول: «لَا رَجِكَ اللهُ»، أو: ﴿لَا هَدَاكُ اللهُ»، تقول: «هَلْ شُفِيَ مِنَ المَرْضِ؟» فيقال لك: «لَا شَفَاهُ اللهُ»، وما أشبه ذلك.

فهنا يتعيَّن العطفُ بالواو وهو الوصل، فتقول: ﴿لَا وَشَفَاهُ اللهُ ۗ). فلو قُلتَ لمن سألك: «هَلْ بَرِئَ زَيدٌ منَ المرضِ؟» فقلت: «لَا شَفَاهُ اللهُ ۗ)، فسيقول لك: «ما الذي بينكها؟! لماذا تدعو عليه بعدم الشفاء؟!» لكن إذا قلتَ: ﴿لَا وَشَفَاهُ اللهُ ﴾، فقد قطعتَ هذا الاحتهال، وصار الوصل هنا واجبًا.

#### [٢] يجب الفصل في خمسة مواضع:

الأول: أن يكون بين الجملتين اتحاد تام، ومعنى اتحاد تام أي أن تكون كل مُحلة هي الأخرى، إما عينها أو بيانًا لها، أو ما أشبه ذلك بأن تكون الثانية بدلًا من الأولى، نحو قوله تعالى: ﴿أَمَدُكُمْ بِمَاكَلُمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ا

## 

فالجملةُ الأولى: ﴿ أَمَدُّكُرُ مِهَا نَعْلَمُونَ ﴾، والجملةُ الثانية: ﴿ أَمَدُّكُرُ بِأَنْمَدِ وَبَيِنَ ﴾ فالثانيةُ بدلٌ من الأولى، وعلامةُ البدل أنك لو حَدَّفْت اللّبدَل منه استقام الكلامُ، فلو قُلتَ في غير القرآن: ﴿ وَآتُقُوا الّذِي أَمَدَّكُمْ بِأَنْعَامٍ وَبَنِينَ وَجَنَّاتٍ وَعُيُرُنٍ ﴾، لاستقام الكلام، ﴿ واتقوا الذي أمدكم بها تعلمون ﴾، فبهاذا أمدًا؟ أمدكم بأنعام وبنين.

ولو كانت الآية الكريمة: «أَمَدَّكُمْ بِهَا تَعْلَمُونَ وَأَمَدَّكُمْ بِأَمُوالٍ وَبَنِينَ»، لصارت الثانية غير الأولى، والمقصود بيان أن الثانية هي الأولى، فتكون جملة: «أَمَدُّكُمْ بِأَنْعَام وَبَنِينَ» بدلاً مِن الأولى.

فإذا قال قائل: ما البلاغةُ في كونه يأتي مُنْهَمًا في الأول، ثم مُفصَّلًا في الثاني؟ قُلْنَا: الفائدة من ذلك أمران:

أحدهما: أن إعادَته مرتين تَوكيدٌ.

والثاني: أن البيان بعدَ الإبهام أوقعُ في النفس، فإن الشيء إذا جاء مُبهَمًا تطلعت النفسُ إلى بيانه وإيضاحه، فإذا وُضِّحَ بعد ذلك صار أوقع في النفس، وأرسخ في القلب.

[١] قال رحمه الله: «أو بأن تكون الثانية بيانًا لها»، أي بيانًا للجُملة الأولى، والبدل مُساواةُ الشيء للشيء، مثل: "قَامَ زَيْدٌ أَخُوكَ».

أما البيان فلا بد أن يكون فيه زيادة في المعنى، وجُمْلة البيان كقوله تعالى: ﴿ فَوَسُومِكَ إِلَيْهِ الشَّيْطِنُ قَالَ يَتَكَادُمُ هَلَّ أَذْلُكُ عَلَى شَجَرَةٍ ٱلْخُلُدِ ﴾ [ط:١٠]،

# أَوْ بِأَنْ تَكُونَ مَوْكِّدةً لهَا، نحوَ: ﴿ فَهَلِ ٱلْكَفِرِينَ أَتَهِلُهُمْ رُوْلًا ﴾[١]، ....

قال تعالى: ﴿ فَوَسُوَسَ إِلَيْتِهِ﴾ ولم يقل: «فوسوس له»؛ لأن ﴿إليهِ» أبلغ، كأنه جعل هذا الوسواس واصلًا إليه بالفعل.

ومعنى الوسواس حديث النفس في الصدر، وسوس إليه الشيطان وحدَّنه بنفسه، فإذا قال: ﴿يَتَكَادُمُ هَلَ أَذَٰكُ عَلَىٰ شَجَرَةِ الْخُلَدِ وَمُمَّالِكِ لَا يَبْلَىٰ ﴾ [ط.١٢٠].

وجُملةُ البيان هي جُملة: ﴿قَالَ يَتَكَدَمُ ﴾ فهي بيانٌ للوسواس الذي صدر من الشيطان لآدم. ولو قال: «فوسوس إليه الشيطان وقال يا آدم»، لكانت جملة: ﴿قَالَ يَتَكَدُمُ ﴾ غير الوسوسة.

والاستفهام في قوله: ﴿هَلَ أَدَلُكَ عَلَىٰ شَجَرَةِ ٱلْخُلُدِ وَمُلْكِ لَا يَبَلَىٰ ﴾ يُراد به التشويق، وهو كاذب بلا شك، لكن الشيطان هكذا يفعل بآدم وبَنيه.

[۱] يقول رحمه الله: «أو بأن تكون مؤكّدة لها، نحو قوله تعالى: ﴿ فَيَلِمُ اَنْكُفِينَ أَمُهُمُ رُبِيَّا ﴾ [الطارق:١٧]» فـ مُهلًا ، و «أمْهِل» معناهما واحد، و «مَهّل الكافرين» هذا مُطلّق، فلا يُدرَى، هل أمهلهم كثيرًا أو قليلًا ؟ فيذهب الذهنُ في هذا كُلِّ مَذْهَب، فقال: «أمهلْهم رُويدًا».

فإن قال قائل: لماذا قال: مهِّل وأَمْهِل؟

قُلنا: هذا اختلاف الفِعلين، لئلا يقع التكرار، وهو ما يُسمَّى عندهم بالتفنن في العبارة.

إِذَنْ لو كان في غير القرآن وقلتَ: «أَمهلِ الكافرين أَمْهِلهم رُويدًا»، لجاز ذلك، ويجوز أيضًا: «مَهِّل الكافرين مَهِّلهم رويدًا». وَيقالُ فِي هَذَا الموضع: إِنَّ بينَ الجملتَينِ كمالَ الاتِّصالِ<sup>[1]</sup>.

الثَّانِي: أَنْ يَكُونَ بِينَ الجُملتَيْنِ تباينٌ تامٌّ، بأنْ يختلفَا خَبرًا وإنشاءً، كقوله: لَا تَسْسَأُلِ المـرْءَ عَـــنْ خَلَائِقــِهِ فِي وَجْهِهِ شَاهِدٌ مِـنَ الـــخَبِرُ (١٠

والجملة المؤكّدة: ﴿ مُهَوِّلِ»، والمؤكّدة: ﴿أَنَهِنَهُۥ رُوّيَاْ». إِذَنْ فالجملتان بمعنى واحد، لكن جاء الفعلُ مُضعَّفًا في الأولى ومهموزًا في الثانية من باب تغيير اللفظ فقط. وجملة: ﴿أَمُهِائُهُۥ رُوّياً﴾ لما كانت مؤكّدة للأولى لم تأت الواو.

ومما سبق: لو كانت الآية الأولى: «أَمَدَّكُمْ بِنَا تَعْلَمُونَ وَأَمَدَّكُمْ بِأَنْعَامٍ» لاختلف المعنى، وصارت الثانية غيرَ الأولى، والمقصودُ أن تكون الثانية هي الأولى.

كذلك أيضًا لو كانت الآية: «فَوَسُوسَ إِلَيْهِ الشَّيْطَانُ وَقَالَ يَا آدَمُ»، لكان الذي وقع شيثان، وليس شيئًا واحدًا.

ومثل ما سبق لو كانت الآية: "فَمَهَّلِ الْكَافِرِينَ وَأَمْهِلْهُمْ"، لكن لَمَّا لم تأتِ الواو، صارت الثانية هي الأولى، فإما أن تكون بدلًا، أو بيانًا، أو توكيدًا.

[1] يقول المؤلف رحمه الله: "ويُقال في هذا الموضع: إن بين الجملتين كهالَ الاتصال؛ لأن حقيقة الأمر أن الثانية هي الأولى، أو بدلٌ منها، أو بيانٌ لها، ولهذا قُلنًا: إن بينها كهالَ الاتصال، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) البيت لسَلْم بن عَشرو الخاسر، انظر عيون الأخبار (٣/ ١٧٤)، والإيجاز والإعجاز ((١٠٤٠)، والتمثيل والمحاضرة ((٧٧/١)، وزهر الآداب وثمر الألباب (١٠٣٠/٤)، وعاضرات الأدباء (١/ ١٨٠)، ونهاية الأرب (٣/ ٨٨)، وخزانة الأدب وغاية الأرب (١/ ٥٥٧)، ولباب الآداب للثعاليم (١/ ١٧٦/).

وكقول الآخر:

# وَقَالَ رَائِدُهُمْ أَرْسُوا نُزَاوِلُهَا فَحَتْفُ كُلِّ امْرِي يَجْرِي بِمِقْدَار (١١٥١)

[١] هذا عكس الأول، وفسر -رحمه الله- التباين بأن يختلفا خبرًا وإنشاء،
 أي بأن تكون إحداهما خبرًا والأخرى إنشاء، كقول الشاعر:

لَا تَسْأَلِ المَـرْءَ عَـنْ خَلَاثِقِـهِ اللهِ

وقوله: «لا تسأل المرء عن خلائقه» أي لا تسأله ماذا بك؟ أو ما الذي أغضبك؟ أو ما الذي سرَّك؟ لأن في وجهه شاهدًا من الخبر. فالإنسان يعرف الشخص إذا رأى وجهه، يَعرفُ إن كان مسرورًا، أو مغمومًا، يعرف إن كان عدوًّا، أو صديقًا، فالوجوه في الحقيقة صفحات القلوب.

هل هاتان الجملتان اختلفتا خبرًا وإنشاءً؟

الجواب: نعم، الجملة الأولى إنشاءٌ، والثانية خبرٌ.

وكقول الشاعر الآخر:

وَقَـالَ رَائِـدُهُمْ أَرْسُـوا نُزَاوِلُـهَا .....الخ

فبين الجملتين تباين، فالأولى إنشاء، والثانية خبر، وبين الجملتين انفصال، فهناك عطف في «فحَتْفُ» لكن بغير الواو، والعطف بغير الواو فصل.

 <sup>(</sup>١) البيت منسوب للأعطل وليس في ديوانه، وهو في الجمل في النحو المنسوب للخليل بن أحمد
 (٢١٣/١)، والكتاب لسبيويه (٦٦/٣)، ومفتاح العلوم (٢٦٩/١)، ومعاهد التنصيص
 (٢٧١/١)، وخزانة الأدب ولب لباب العرب (٨٧/٩) برواية: فَكُلُّ حَتْفِ الْمِرِيِّ يَجْرِي
 بِهِقْدَارِ.

أَوْ بِأَلَّا يَكُونَ بِينَهُمَّا مُناسبةٌ فِي المعنَى، كقولِكَ: «عَلِيُّ كَاتِبٌ، الحَمَّامُ طَائِرٌ»، ويقالُ فِي هَذَا المُوضع: إنَّ بينَ الجملتَيْنِ كَهالَ الانْقِطاعِ<sup>[1]</sup>.

النَّالث: كُونُ الجُّملةِ الثانيةِ جَوابًا عَنْ سُؤالِ نَشَاً مِنَ الجُّملةِ الأُولَى، كَقولِهِ تَعالىَ: ﴿ وَمَا أَبَرِيُّ نَقِيعَ ۚ إِنَّ النَّفَسَ لَأَمَارَةُ ۚ بِالشَّرِهِ ﴾ ويُقالُ: بَينَ الجُّملتينِ شِبهُ كمالِ الاتصال<sup>اً!</sup>!

الرَّابِع: أَنْ تُسبق مُجلةٌ بِجُملتَينِ يَصحُّ عَطْفُها عَلَى إحدَاهمَا؛ لُوجُودِ الْمُناسَبةِ، وفي عَطْفِها عَلَى الأخرى فَسادٌ، فيُتَرِّكُ العَطْفُ دُفْعًا للوهم[<sup>٣]</sup>، ......

[1] يقول رحمه الله: «أو بألا يكون بينهما مناسبة في المعنى كقولك: «عَلِيٌّ كَاتِبٌ، الحَيَالُم طَائِرٌ»، ويُقال في هذا الموضع: إن بين الجملتين كهال الانقطاع»، فالآن لو قال قائل: «عَلِيٌّ كَاتِبٌ، والحَيَّامُ طَائِرٌ» لانتقده الناس؛ لأنه ليس هناك علاقة بين الجملتين، فإذا قال: «عَلِيٌّ كَاتِبٌ، الحَيَّامُ طَائِرٌ»، فَفَصَلَهما ولم يجعل بينهما علاقة، فينهما إذَنْ تباين تام؛ لعدم المناسبة.

[۲] الثالث: كون الجملة الثانية جوابًا عن سؤال نشأ من الجملة الأولى كقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَبُرَئُ تَفْيِئُ إِنَّ النَّفْسَ لأَمَارَةٌ بِالشَّرَةِ ﴾ [بوسف:٥٠] فكلتا الجملتين خبريتان، والثانية تعليلٌ للأولى، فالجملة التعليلية بينها وبين الأولى فَصلٌ، فيجب الفصل لأنها تعليل لها. ويُقال هنا: إن بين الجُملتين شِبة كهال الاتصال.

[٣] الرابع: «أن تُسبق جُملةٌ بجُملتين يَصِحُّ عَطْفُها عَلَى إحداهما لوجود المناسبة، وفي عَطْفها على الأخرى فَسادٌ، فَيُتْرَك العطفُ دَفْعًا للوَهم».

تُسبَقُ جُمَلَة بجُملتين، فالجملُ إِذَنْ ثلاثٌ، يصح عطفُها على إحداهما، أي على التي تليها والتي قبلها.

كقولِهِ:

وَتَظُنُّ سَلْمَى أَنَّنِي أَبْغِي بِهَا لَا أَرَاهَا فِي الضَّلَالِ تَهِيم (١)

فجملة «أزاها» يَصحُّ عطفُها على «تظنُّ» لكنْ يَمنعُ مِنْ هذَا توهُمُ العطفِ على جُملةِ «أبغِي بماً»، فتكونُ أجلملةُ الثالثةُ مِنْ مَظنُّوناتِ سَلْمَي، معَ آنَهُ ليسَ مُرادًا، ويُقالُ بينَ الجملتينِ في هذَا الموضِع شبهُ كمالِ الانقطاع [1].

ويقول رحمه الله فإذا عُطِفت فإن: «في عطفها على الأخرى فَسادٌ»، أي: فسادٌ معنى، «فيُثُرَك العطفُ دَفُكًا للوَهَم»، وتبقى الجملة الثالثة بدون عطف منقطعة، ليس فيها وصل، مثاله قوله:

وَتَظُنُّ سَلْمَى أَنَّنِي أَبْغِي بِهَا بَدَلًا أَرَاهَا فِي الضَّلَالِ تَهِيم

فعندنا جملتان: «تظن» و«أبغي»، والجملة الثالثة «أُراها» أي: أظنها في الضلال تهيم.

[١] وجملة «أراها» هنا يصح أن تُعطَف على «تظن»، أي تظن سلمى وأنا أراها، لكن يمنحُ مِن هذا تَوهُّم العطفِ على جُملة «أبغي بما».

وإذا عطفت على جملة «أبغي بها» فَسَد المعنى؛ لأنه إذا عُطِفت على جملة «أبغي بها» صار المعنى: وتظن سلمى أنني أبغي بها ونظن أنني أراها في الضلال تهيم، والمعنى على هذا الوجه فاسد، ولم يقصده الشاعر، وإنها هو يخبر أنها نظن، ويخبر أيضًا أنه يراها تهيم في الضلال، فإذا عطفنا فسد المعنى بناءً على الوهم، فإذن نحذف العطف دفعًا لهذا الوهم.

 <sup>(</sup>١) البيت غير معروف القاتل، انظر مفتاح العلوم (١/ ٢٦١)، والإيضاح (٣/ ١١٧)، ومعاهد التنصيص (١/ ٢٧٩).

#### هذا مِثال فها هي القاعدة؟

القاعدة: أن تَشْبِق جملتان، وتأتي بعدهما ثالثةً، إن آتينا بالواو احتُمِل أن تكون معطوفةً على الثانية مع فساد المعنى، أو على الأولى مع فساد المعنى إذا كان المقصود أن الثالثة تَبَعٌ للثانية، أي إذا كان فسادُ المعنى سواء بالعطف على الثانية أو على الأولى ففي هذه الحال يجب ألَّا نَعطف، ونحذف الواو دفعًا للوهم.

ويقول المؤلف رحمه الله: "ويُقال بين الجُملتين في هذا الموضع شِبهُ كيالِ الانقطاع"، فلهاذا لا نقول كهال الانقطاع؟ لأنه يصح أن تُعطَف الثالثة في هذا المثال على الأولى، فإذن لم يَصِرِ العطف ممتنعًا بكل حال، ولكن العطف يصير ممتنعا إذا عُطِفت الثالثة على الثانية لا على الأولى.

[1] الحنامس: «ألا يُقصَد التشريكُ بين الجُملتين في الحكم لقيام مانع» أي معلوم، فإذا لم يُقصَد التشريك بين الجملتين في الحكم فلا نأتي بالواو؛ لأن العطفَ يقتضي المشاركة، ونحن هنا لا تُريد التشريك، فيجب أن نحذف العطف، كقوله تعالى: ﴿ وَلِذَا خَلُوا إِلَىٰ شَيَعْطِينِهِمَ قَالُوا إِلَا مَعَكُمٌ إِنَّمًا غَنُّ مُسْتَمْزِوْنَ وَنَ اللهُ يَسْتَمْزِعُونَ وَهَا اللهُ يَسْتَمْزِعُونَ وَهَا اللهُ يَسْتَمْزِعُونَ وَاللهُ عَنْ مُسْتَمْزِعُونَ وَاللهُ عَنْ اللهُ يَسْتَمْزِعُونَ وَهَا اللهُ يَسْتَمْزِعُونَ وَاللهُ عَنْ اللهُ يَسْتَمْزِعُونَ وَاللهُ اللهُ عَنْ مُسْتَمْزِعُونَ وَاللهُ اللهُ يَسْتَمْزِعُونَ وَاللهُ اللهُ عَنْ مُسْتَمْزِعُونَ وَاللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُولِي اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

عندنا الآن عِدَّة جُمل: «خَلوا»، و«قالوا إنا معكم»، و«إنها نحن مستهزئون»، و«الله يستهزئ بهم».

اجُملةُ الأولى «إذا خلوا» جُملةٌ شرطيةٌ ابتدائية وهي غير مُرادَة، وجملة: «قالوا إنَّا معكم» أيضًا غير مُرادة؛ لأنها جواب الشرط غير صالحة للعطف، و«إنا معكم» غير مُرادة أيضًا؛ لأنها مَقُول القول، و«إنها نحن مستهزئون» هذه جملة لا هي بمَقُول القول ولا بجواب الشرط، فهي جملة استثنافية بدون عطف.

وكان مُقتضَى الظاهر أن يقول: «إنا معكم وإنها نحن مُستهزئون»؛ لأن قول «إنها نحن مستهزئون» داخلٌ في قولهم.

وأُسقِطت الواو هنا؛ لأنه أبلغ، كأنهم جعلوها جملة استثنافية؛ ليكون أوقع في قلوب إخوانهم، أو شياطينهم على الأصح، كأنهم قالوا: "إنها نحن مستهزئون بهم على كل حال».

والمؤلف -رحمه الله- لا يُريد كُلَّ هذه الجمل الأربع، لكنه يُريد الجملة الأخيرة: «الله يستهزئ بهم» فقد قال: «فجملةُ «الله يستهزئ بهم» لا يصح عطفُها على «إنا معكم»» لأنه لو قلنا إنها معطوفة على «إنا معكم» لصارت من كلامهم، وهي ليست كذلك.

ولهذا قال: «لاقتضائه أنه من مَقُولهم، ولا على جملة «قالوا» فلا يصح أن نعطفها؛ لاقتضائه أن استهزاء الله بهم مقيدٌ بحال خلوهم إلى شياطينهم».

واستهزاء الله بهم ليس مُقيدًا بهذه الحال، بل هو استهزاء دائم، فالله يستهزئ بهم «بالمنافقين» دائم؟ سواء خلوا إلى شياطينهم أو لم يخلوا.

## ويُقالُ بينَ الجُملتينِ فِي هذَا المَوْضع تَوسُّطٌ بينَ الكَمالَيْنِ [١].

[١] ثم قال رحمه الله: «ويقال: بين الجملتين في هذا الموضع توسُّطٌ بين الكهالين»، وهما: كمال الانقطاع، وكمال الاتصال.

وقد سبق أن الكمالين يُفصَل بينهما ولا يوصل، إنها يكون الوصل فيها إذا قُصِدَ التشريكُ بينهما.

بعد هذا كله: لو أراد الإنسان أن يُراعي كل هذه القواعد في كلامه لما استطاع أن يتكلم؛ لأننا لو أردنا أن نُراعيَها لكان الإنسان إذا أراد أن يَكتب جُملةً، أو يتكلم بجملة، لأخذ يُفكر، هل يجب هنا كمال الاتصال أو يجب كمال الانقطاع أو التوسطُ بين الكمالين؟ ومن الممكن بعد هذا ألا يكتب سطرًا واحدًا إلا بعد ساعة.

ولهذا يقولون: إن امرأ القيس لو دَرَس عِلمَ العَروض لما استطاع أن يقول مُعلَّقته؛ لأن دارس علم العروض إذا أراد أن يجعل نَظْمَه على القواعد، ينظر ويُدقق: ألُهْنا عِلَّةٌ من العلل، أو زِحَاف أو غير زِحَاف، أو ما أشبه هذا من مصطلحات علم العروض؟ وبعدذلك كله قد لا يأتي إلا بالشيء القليل.

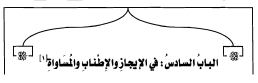
لكن نحن نستفيد من هذه القواعد في البلاغة عندما نزن كلام الناس، إذا أتانا كلامٌ ننظر فيه، فنقول: لماذا لم يَجعَل هذا وصلًا أو فصلًا؟ فمن خلال هذه القواعد نستطيع أن نقول: كان وصلًا لكذا، أو كان فصلًا لكذا، أو كان البيت مُنكسرًا لكذا.

ولهذا من نعمة الله على الإنسان أن يجعل له سليقة يستطيع أن يُعبّر بها بسهولة كتابةً أو نُطقًا، وإذا حصل شيء يُخالف، قيل: لماذا؟ فيرجع للقواعد. وعلى كل حال إذا قال قائلٌ: بهاذا تُدرك هذه المعاني التي قالها المؤلف؟

فالجواب: أنها تُدرَك في سياق الكلام، وما يحتمله من المعاني، ولذلك ربيا يفهم بعضُ الناس أن الأولَى الفصل، وآخرون يرون أن الأَوْلى الوصل؛ لأن الأفهام تختلف فالشيء الذي يرجع إلى القرائن قد يختلف الناسُ فيه، لكن الإنسان إذا عرف الضابطَ نَزَّل كلامَه الذي يتكلمُ به على هذا الضابط.

أما قول المؤلف رحمه: «ويقال، ويقال»، فهذا تعريف اصطلاح البلاغيين، بمعنى أنك إن شئت ألا تقول هذا فلا تَقُلُه، لكنَّ الاصطلاحَ لا مُشاحَّه فيه.





[١] هذا أيضًا من المهم، فهل الأُوْلي في الكلام الإطناب، أو الاختصار، أو التسوية؟ هذا كلَّه يرجع إلى ما تقتضيه الحال.

يقولون: «إن الألفاظ قوالبُ للمعاني»، أو بعبارة أوضح: «الألفاظ ثياب المعانى»، فالثوب إما أن يكون طويلًا، وإما أن يكون قَصيرًا، وإما أن يكون مُساه يًا.

فبعضُ الناس يجعل ثوبَه قَصيرًا، وبعضهم يجعله طويلًا، وبعضهم يجعله على قَدِّه مُساويًا له.

كذلك أيضًا إذا أردت أن تضع قَلًّا في حافِظَة، فقد تكون حافظة القلم أطولَ، أو أقصرَ ، أو مساويةً.

كذلك اللفظ بالنسبة للمعنى، قد يكون اللفظ أكثرَ من المعنى، وقد يكون أقلَّ، وقد يكون مُساويًا، فإن كان أقل سُمِّي إيجازًا، وإن كان أكثر سُمي إطنابًا، وإن كان مُساويًا فهو مُساوَاة.

والأصل المساواة، ولهذا إذا جاء الإيجازُ قُلنا: إنه صار موجَزًا؛ لأن المعنى كذا، واللفظ كذا، وأيضًا نقول في الإطناب: كان مُطنبًا فيه لأن اللفظ كذا، والمعنى كذا، إذَنَّ هذه أحوال اللفظ بالنسبة للمعنى. كُلُّ مَا يَجُولُ فِي الصَّدرِ مِنْ معانٍ يُمكنُ أَنْ يُعبَّرَ عنْهُ بثلاثِ طُرقِ:

١- المسَاواة: وهِيَ تَأْديةُ المعنى المُرادِ بعبارَةٍ مُساويةٍ لهُ، بأنْ تَكونَ على الحدِّ الذِي جرَى بِهِ عُرْفُ أَوسَاطِ النَّاسِ، وهُمُ الذينَ لا يَرتقُوا إلى دَرجةِ البَلاغةِ، ولا يَنْحطُّوا إلى درجةِ الفَهَاهَةِ، نحوَ: ﴿ وَإِذَا زَأَيْتُ ٱلَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي ءَايَئِنَا فَأَعْمِضَ عَنْهُۥ ﴾ [١١].

 [١] يقول رحمه الله: «كل ما يجول في الصدر من معاني يُمكن أن يُعبَّر عنه بثلاث طرق:

١- المساواة: وهي تَاوِية المعنى المراد بعبارة مساوية له، بأن تكون على الحدِّ الذي جرى به عُرْف أوْسَاط الناس، وهم الذين لم يرتقوا إلى درجة البلاغة ولم ينحطوا إلى درجة الغَهَاهة، كقوله تعالى: ﴿ وَإِنَا رَأَيْتَ الَذِينَ يَحُوشُونَ فِي مَاكِينَا فَأَعْرِضَ عَيْبُهُ ﴾ [الانعام:٨٦]».

فاللفظ هنا بقدر المعنى، وقد يقول قائل: إن المعنى أكثر؛ لأن «يخوضون» تشمل الخوضَ الفِعلي والقَولي، لكن لــًا قال -سبحانه وتعالى-: ﴿حَتَى يَتُوشُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ﴾ [الأنعام:٦٨] علمنا أنه الحَوض القولي، وحينتذٍ يكون اللفظ بقدر المعنى.

كذلك قولك: "قَامَ زَيْدٌ"، مُساواةٌ، وأكثر الكلام مُساواة؛ فلو قُلتُ: "عَلَّمْ زيدًا علمَ البلاغة»، صار اللفظ مُساويًا، كذلك إذا قُلت: "كُلُ هَذِهِ الخُبْزَةَ»، فاللفظ مساوِ أيضًا للمعنى.  ٢- وَالإيجازُ: وهو تأديةُ المعنى بعبارة ناقصة عَنهُ معَ وفائهَا بالغَرضِ نحرَ: (إنَّها الأَعْمَالُ بالنَّيَاتِ»<sup>(١)</sup>.

فإذَا لـمْ تَفِ بالغرضِ شُمِّيَ إِخْلالًا، كقولِهِ: وَالْعَــيْشُ خَـــبْرٌ فِى ظِـــكُا لِ النُّولِي ممـنْ عَـاشَ كَــدًا<sup>(۱)</sup>

مُرادُهُ أَنَّ العَيْشَ الرَّغْدَ فِي ظِلالِ الحُمقِ خَيرٌ منَ العيشِ الشَّاقِّ فِي ظلالِ لعَقْلِ<sup>(۱</sup>].

[١] يقول رحمه الله: ﴿والإيجازُ وهو تَأْديةُ المعنى بعِبارةٍ ناقصةٍ عنه مع وفائها بالغَرَضُ﴾، فإذا لم تفِ بالغرض سُمَّى إخلالًا.

إِذَنْ فالإبجاز: هو تأدية المعنى بعبارة ناقصة عنه مع وفائها بالغرض، ويَنتج عن هذا أنه لا بد أن يكون المعنى أكثر، واللفظ أقل، لكنه يؤدي المعنى، مثل قوله على «إِنَّمَا النَّمَا الْمَاعَالُ بِالنَّيَاتِ، يدخل فيها ما شاء الله تما نعلم، ومما لا نعلم، من أمور الدِّين في العبادة، والمعاملات، ولهذا يُعدُّ هذا الحديث نصف الدِّين، والنصفُ الثاني: قوله على العبادة، عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ هذا الحديث نصف الدِّين، والنصفُ الثاني: قوله على العبادة، عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ الْمَامِينَ فَي العبادية عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ المِباز.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب بدء الوحي، باب كيف كان بدء الوحي إلى رسول الله ﷺ رقم (۱)، ومسلم: كتاب الإمارة، باب قوله ﷺ: ﴿إِنَّهَا الْأَعْمَالَ بِالنِّيثَةِ» وأنه يدخل فيه الغزو وغيره من الأعمال، وقم (۱۹۰۷).

<sup>(</sup>۲) البيت للحار<sup>ا</sup>ن بن جِلْرَة في ديوانه (ص:۱۱٦) ولكن برواية: والنَّؤك خبرُ في ظلالِ العيش ممن عاش كدا. وهو بالرواية التي معنا في نقد الشعر (ص:۸۵)، والموشح للمرزباني (۹/۲۲)، والصناعتين (ص:۸۸۸)، وديوان المعاني (۲۶۷/۳)، وسر الفصاحة (ص:۲۱۲)، ومعاهد التنصيص (۲۰۸۱).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب الصُّلُح، باب إذا اصطلحوا على صُلْح جَوْر فالصُّلْح مَرْدُود (٢٦٩٧)،

وكذلك قوله ﷺ: «مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيَقُلْ خَبْرًا أَوْ لِيَصْمُتْ»('' فغي هذا أيضًا إيجاز، مع وضوح المعنى.

ومن الإيجاز قول الله تعالى: ﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْفِصَاصِ مَجَوّةٌ ﴾ [البفرة:١٧٩]؛ لأننا لو أردنا شرح هذه الجملة لأخذت صفحات وصفحات.

لكن هناك شرطٌ للإيجاز وهو: أن يفي بالغرض، وقد ذكر المؤلف رحمه الله: أنه يُوتَى بعبارة ناقصة مع وفاتها بالغرض.

والنقص قد يكون نقصًا في الجمل، وقد يكون نقصًا بالحذف، وهذا أكثر ما يكون في القَصَص في القرآن الكريم، فلو تأملنا قصة يوسف، أو قصة موسى عليهما السلام السلام لوجدنا فيهها حذفًا كثيرًا، وهذا ما نُسميه إيجازًا.

وقال المؤلف رحمه الله: (فإن لم يَفِ بالغرض سُمِّي إخلالًا، كقوله: (وَالْمُنْشُ خَبِّرٌ فِي ظِلَال... إلخ».

مُراده أن العيشَ الرَّغْد في ظلال الحُمْق خيرٌ من العيش الشاق في ظلال العقل؛، ومعنى «النُّوك؛ الحمق – والعيش في ظلاله خير ممن عاش كدًّا، ومعنى الكَدِّ: النعب.

يقول: إن العيش الرَّغْد ولو كان في ظلال الحمق خيرٌ من عيش التعب ولو في ظلال العقل.

<sup>:</sup> ومسلم في كتاب الأقفية، باب تُقض الأحكام الباطلة (١٧١٨)، وهذا لفظ مسلم. (١) أخرجه البخاري في كتاب الرَّقاق، باب حفظ اللسان (٦٤٧٥)، وتُسلم في كتاب الإيمان، باب المحَثُّ على إكرام الجار والضيف، ولُزوم الصمت إلا عن الخير وكَون ذلك كُلَّه من الإيمان (٧.٤٧) ٤٤).

وهذا الكلام محُل ولا يَفهَم معناه أحدٌ، مع أنه غير مُسلَّم به، فنحن نرى أن العيش في ظلال العقل وإن كان شاقًا خيرٌ من العيش في ظلال النوك مع التُّرُف والتنعم، لكنَّ كثيرًا من الناس يُريدون حياةً البهائم، يريدون أن يعيشوا في تَرَف ورخاء، وإن لم يكن عيشهم مبنيًا على العقل.

وهذا البيت كما أن فيه إخلالًا، ففيه إملالًا، وفيه أيضًا عدمُ بلاغة، ولا يخلو من تعقيد، وكان من الأولى أن يُؤتَى بغير هذا المثال، مثال يكون فيه إيجاز لكنه يُحل بالمعنى، كما لو قُلنا مثلًا: «أكْرِم الطَّلْبَةَ»، وقصدنا أن نُكرِم الطلبة المجتهدين، ففي هذا إيجازٌ، لكن فيه إخلالٌ بالمعنى المقصود؛ لأن المقصودَ الطلبةُ المجتهدون.

فلو أن المخاطَب أكرم الجميع، وقال له المتكلم: لماذا تُكرم الجميع؟ قال: أنا ما قصدت إلا المجتهد، قُلنا له: لا يوجد في كلامك ما يدل على ذلك، فقال: هذا غير صحيح، إن في كلامي ما يدل عليه؛ لأن الإكرام إنها يكون لمستحقه وهو المجتهد، أما الطالب المهمل الكسول فلا يستحق الكرم، فسنقول له: هذا الإيجاز إيجازٌ مُحل، لأنه لم يبيَّنَ المرادَ.

وهذا قد يمُرُّ علينا كثيرًا، فبعض الناس يتكلم بإيجاز، لكنه يكون إيجازًا مُحكَّر غيرَ وافِ بالمقصود، فهذا لا يُعدُّ من البلاغة في شيء، فيعد الكلام من البلاغة إذا كان الإيجاز مؤديًا للمقصود.

إِذَنْ: إذا كان اللفظُ أقلَ من المعنى شُمِّي إيجازًا، هذا إذا وقَّى بالغرض، فإن لم يفِ بالغرض سُمِّي إخلالًا؛ وذلك لأن المخاطب لم يَستفد من هذا اللفظ، فيكون في الكلام إخلال. ٣- والإطناب: وهُو تَأْديةُ المعنى بعِبارةِ زائدةِ عنهُ معَ الفائدةِ نحوَ: ﴿رَبِّ إِنْ وَهَنَ الْفَظَمُ مِنِي وَأَشَتَمَلَ الرّأَسُ مَكْذِبًا﴾ أيْ: كَبِرتُ. فإذَا لمْ تكنْ في الزّيادةِ فائدةٌ سُمِّي تَطُويلًا إِنْ كَانَتِ الزِّيَادةُ غيرَ متعينةٍ، وحشوًا إِنْ تعينَتْ. فالتّطويلُ نحة:

[۱] الإطنابُ: هو تأديةُ المعنى بعبارة زائدة عنه، أي عن المعنى، مع الفائدة، فإن لم يكن في الزيادة فائدةٌ سُممي تَطْويلاً إن كانت الزيادة غير متعيَّنة، وتُسمَّى حَشُوّا إن تعيَّنت، مثل قوله تعالى: ﴿رَبِّ إِنِّى وَهَنَ ٱلفَظْمُ مِنِي وَآشَتَعَلَ ٱلرَّأْسُ شَكَيْبًا﴾ [مريم:٤] فهذه كناية عن كِبَر السن.

ولو قال: "ربي إني كَبِرت، لصح الكلام أيضًا؛ لأن المقصودَ حَصَل، لكنه أراد أن يُبيُّن الدلالةَ الواضحةَ على كِبَره، وهو الجَمْع بين هذين الأمرين: وَهَـنُ

<sup>(</sup>۱) هذا عَجُز بيت لعَدِي بِن زَيد العبادي، وصَدُّرَه: وقدَّمتِ الأديم لراهِشَيه. وفي اللسان والتاج (مين): وقدَّدت بدلًا من قدَّمت، والبيت في الشعر والشعراء (۲۲۱/۱)، ونقد الشعر (ص:۷۰)، والمُوشِّح (ص:۱۵)، وسر الفصاحة (ص:۲۱۹،۱۸۲)، والإيضاح (۳/ ۱۷۰)، ومعاهد التنصيص (۲۱۰۳).

<sup>(</sup>۲) هذا صدر بيت لزهير بن أبي سلمى في معلقته، وعَجُزه: ولكنني عن علمٍ ما في غير عمي، وهو في ديوانه (ص:۷۰) برواية: وأعلم ما في اليوم...، وهو بالرواية التي معنا في نقد الشعر (ص:۷۰)، الموشح (ص:۱۵)، وسر الفصاحة (ص:۲۱۹،۱۸۲)، والإيضاح (۳/ ۱۷۵)، ومعاهد التنصيص (۲/ ۳۱۰).

العَظْم، واشتعالُ الرأسِ شَيْبًا، فلو أن أحدهما تَخَلَّف فليس الآخر دليلًا على الكبر؛ لأنه ربيا أن يَهِن العظمُ مِن مَرضٍ مع صِغَره، وربيا يشتعل الرأسُ شيبًا مع صِغَره، وهذا واقعٌ لكن إذا اجتمعا كان ذلك دليلًا على الكبر.

وكما ذُكر، يُغني عن هذا: "ربي إني كَبِرت"، لكن المقام مقام دعاء، فيقتضي الإطناب بها يكون وسيلةً للرحمة، والعطف، والرأقة بالداعي.

فلو قال: ﴿إِنِ كَبُرَتُ، فَلا يَؤْدِي الْمَعَنَى الذِي يُؤْدِيهُ قُولُهُ: ﴿ رَبِّ إِنِي وَمَنَ الْفَلْمُرْمِينَ ﴾ فإذا خاطب شخصٌ بهذا الخطاب، فإنه يَستجلِب الرَّقَّةُ والعطفَ أكثر من أن لو قال مثلاً: ﴿واللهُ يَا فَلانُ إِنِّي كَبِيرُ السَّنَّ»، فيُمكن أن يقول له المخاطَب: كلُّنا سَيَكْبر، لكن إذا قال: ﴿والله لقد وهن عظمي، واشتعلت رأسي شيبًا»، فسيكون في قلب المخاطَب رقةٌ عليه أكثر.

و في مَقام الدعاءِ ينبغي للإنسان أن يَستخدم جميعَ الوسائل التي تكون سببًا لإجابة الدعاء.

ولهذا نقول في الدعاء كما ورد عن النبي ﷺ: «اللّهُمَّ الْهِوْرِ لِي ذَنْبِي كُلَّهُ، وَقَهُ وَجِلَّهُ، وَاَوَّلَهُ وَآخِرُهُ وَعَلَائِيَتُهُ وَسِرَّهُ (١)، وقد يُغني عن ذلك كله قولنا: «اللهم اغفر لي ذنبي» فقط؛ لأنه مُفرد مُضاف فيَمم، لكنَّ المقامَ مقامُ دعاء وإطنابٍ مع المدعو سبحانه وتعالى؛ لأنه كلما طال كلامُ الإنسان -في هذا المقام- مع محبوبه تلذذه.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب الصلاة، باب ما يُقالُ في الركوع والسجود (٤٨٣).

وقوله: ﴿وَهَنَ ٱلْفَظْمُ مِنِي ﴾ أي كل عظامي، ولهذا إذا انكسر عَظْمُ الكبير فإنه يُبطئ في الالتئام، ولا ينجبر بسرعة، بل يتأخر انجبارُه، وهذا عكس عِظام الصغير التي عادةً ما تلتحم سريعًا.

وقوله: ﴿ وَاَشْـَتَكُلُ الرَّأْسُ صَيْبُكُ﴾ شبَّه انتشارَ الشيب في الرأس بانتشار الحريق في الحَطب. وتُعرَب «شبيبًا» هنا تمييزًا مُحَوَّلًا عن الفاعل، والتقديرُ: «اشتعل شببُ الرأس».

وكل هذا نُسميه إطنابًا؛ لأنه زاد اللفظ فيه على المعنى لفائدة.

وهذا التقدير: «اشتعلَ شيبُ الرأس» ليس معناه أنه يُغني عن ذاك، أي عمَّا ذَكرتُه الآيةُ، لكن لبيان أنه مُحوَّل عن الفاعل، مثل: ﴿ وَمَجَّنَا الْأَرْضَ عُبُونًا ﴾ [الشرا٢٠] فهذا مُحوَّل عن المفعول، ومع ذلك لا تُعطي الجملةُ: «فجَّرنا عيونَ الأرضِ»، ما يعطيه قوله تعالى: ﴿ وَهَجَّزًا الْلَائِضَ عُبُونًا ﴾ فالآيةُ أعظمُ وأبلغُ، فكأنَّ الأرضَ كُلَّها صارت عُبونًا، لكن إذا قُلنًا: «فَجَّرنًا مُيُونَ الْأَرْضِ»، فمعناه أن العيون الذي في الأرض تفجرت فقط.

إِذَنْ: إذا قُلنا إن التمييز مُحوَّل عن الفاعل أو عن المفعول فلا يلزم منه المساواة. وفي الإطناب يكون اللفظُ أكثرَ من المعنى، ولكن لفائدة. وأمثلة ذلك في القرآن كثيرة، مثل: ﴿وَحَمَلَتُهُ كُلُ ذَاتِ ٱلْزَيْجِ وَيُمْرُ﴾ [الفدر٣٠] فيُعني عنها: ﴿وحملناه على الفُلك»، لكن لهذا الإطناب فائدة لفظيةٌ، ومعنوية:

اللفظية: مُراعَاةُ القَواصِل، فلو قال: «حَملناه على الفُلك» لما صار مُوَافقًا لفواصل السورة. .....

والمعنوية: الإشارة إلى مواد الصَّنْعة في السفينة؛ ليكون ذلك تعليهًا للناس بهادة صناعة السفن، وهي: الألواح، والدُّسُر أي المسامير.

وقال رحمه الله: (فإن لم تكن في الزيادة فائدة سُمَّي تَطويلًا إن كانت الزيادة فير تُمتينّة، وحشوًا إن تعبَّنت، أي إذا لم يكن للزيادة فائدة ولم تُفِد معنى جديدًا، فإن ذلك يُسمَّى تطويلًا إن كانت الزيادة غيرَ مُتعبِّنة، وحَشوًا إن تعبَّنت، ومعنى: «مُتعبِّنة) أي إذا استطعنا تحديد الزيادة بعينها، مثال التطويل قوله: (وَأَلْقَى قَوْلَهَا كَيْبًا وَمَثِنًا اللهِ فالكَذِب هو المَيْن، فأيتها الزائدة؟ لا ندري، أهي الأولى أم الثانية؟ أي لو قُلتَ: (فألفى قولَمَا كَذِبًا صحَّ. أو قلتَ: (فألفى قولَمَا كَذِبًا صحَّ.

وقد يقول قائلً: إن الزائد هو الثاني؛ لأنه لو اقتصر على قوله (كذبًا» لاستغنى عن الثاني؛ فيُقال: إن الواو التي هي حرف العطف تقتضي الاشتراك والتشريك، وإذا كانت تقتضي التشريك صارت الكلمتان كأنها كلمةٌ واحدةٌ، فأحدُهما يُستغنى عنه، ولا يُعلَم أيها، ولأن الزيادة لم تتعين هنا يُسمَّى هذا تطويلًا. أما إذا تعين الزيادة فتُسمَّى حَشْرًا، مثل:

# وَأَعْلَمُ عِلْمَ الْيَوْمِ وَالْأَمْسِ قَبْلَـهُ ۚ وَلَكِنَّنِي عَنْ عِلْمِ مَا فِي غَلِدِ عَمِـي

أي: لا أعلمُه، و كلمة «قَبَلَهُ» في قوله: "وأَعْلَمُ عِلْمَ الْيَوْمِ وَالْأَمْسِ قَبَلَهُ» زائدة قطمًا؛ لأن كلمة «أمسِ» تُغني عنها، وليس بينهما عطف بالواو حتى نقول: إن هناك اشتراكًا.

والأمس معروف، فلا أحد يتصور أن الأمس هو الذي يأتي بعد اليوم، فليس في ذلك تَوهُّم حتى توضح بكلمة «قبله».

# • وَمنْ دَواعِي الإِيجَازِ: تَسْهيلُ الحِفْظِ<sup>ااا</sup>، .....

إِذَنْ فكلمة "قَبْلُه" حشو؛ وذلك لأن الزيادة مُتعبَّنة، أي إن الزائد هو هذه الكلمةُ بعَيْنِها.

**ولو قال قاتل**: لهذه الكلمة فاتدة وهي تكميل البيت، أفلا يجوز أن نجعلها من باب الإطناب؟

نقول: نحن نتكلم عن الكلمات، بقطع النظر عن كونها يُضطَر إليها لفظًا أو لا يضطر، صحيحٌ أنه قد يُضطَر إليها لفظًا لكننا نتكلم عن المعاني، فالفائدة إِذَنْ تكميل البيت، وهذه فائدة لفظية، لكنها لم تفد شيئًا في المعنى.

فتبين لنا الآن أن الإطناب ينقسم إلى ثلاثة أقسام:

- قِسمٌ يُسمى إطنابًا، ولا يُخِل ذلك بالبلاغة.
  - وقِسْمٌ آخر يُسمَّى تَطُويلًا.
    - وثالث يُسمَّى حَشُوًا.

والتطويل والحشو لا فائدة منها، وهما خلافُ البلاغة؛ لأنهما ليس لهما فائدة.

[1] إذا قال قائل: ما هي أسباب الإيجاز؟ قلنا:

أولاً: تسهيل الجفظ: وهذا صحيح، ولهذا وضع العلماء ورههم الله-للعلوم تُتبًا مختصرة؛ ليسهل حفظها على الناس. وهذا من دواعي الإيجاز، مثل: «تُخبُهُ أَلْفِكَرا التي هي جامعة لزُّرندة مُصطَلح الحديث، وعدد صفحاتها صفحتان أو ثلاث، ومع ذلك فهي جامعة فخلاصة المصطلح كلها. وكذلك أيضا الآجرومية في النحو، التي يعتني بها بعضُ الناس، نعم هي مختصرة، لكنها مُفيدة جدًّا، وكذلك ألفية ابن مالك رحه الله.

# وَتَقْرِيبُ الفَهْمِ <sup>[۱]</sup>، وَضِيقُ المَقَامِ <sup>[۲]</sup>، والإِخْفاءُ<sup>۲۱ا</sup>، .........

[1] ثانيًا: تقريبُ الفَهُم: فربها إذا طال الكلامُ يُنْسِي آخرُه أولَه، فإذا كان قصيرًا فَهِمَه الإنسانُ. وهذه العبارة يجب التفصيلُ فيها، فيقال: إن كنتَ تُخاطِب فاهمًا فإن الإيجاز لا شك يُقرَّب الفَهم؛ لأنه على الأقل يتلقاه، ويحفظه، ثم يُفكِّر فيه، أما إذا كُنْت تُخاطِب غَبيًّا، فهذا يحتاج إطنابًا، وحَشْوًا، وتطويلًا، وتكرارًا، وأسئلةً، فلكل مقام مقال.

[٢] ثالثًا: ضِيقُ المقام: وهذا صحيح، فلو أن شخصًا أراد أن يُخاطب آخر، ولم يَبْقَ على إقلاع الطائرة إلا خمسُ دقائق مثلاً، فأراد أن يأتي بخُطْبة طويلة، فليس هذا من البلاغة. فها دام المقامُ ضَيقًا، فقد وَجَب الاختصار بقدر الإمكان.

كذلك عندما يكون الإنسانُ مُنذِرًا لشخص من هَلكة مثلًا، كأن يكون قد أقبل على حُفرَة عَميقةٍ وهو أعمى، أو في الليل المُظلم، أو ما أشبة ذلك، فأراد الإنسانُ أن يُنذرَه، فهل يقول له: «أيها الشخص الماشي المُخْجِه إلى الحُفرة إن أمامك حُفرةً عميقةً، فاحذر أن تسقط فيها؟»، أم يقول له: «الحُفرةً! الحُفرةَ؟!» بالطبع يقول مُباشرةً وبسرعة: «الحفرة الحفرةَ؟!»، فالتطويل الأول غير مناسب إطلاقًا للمقام، فالمقامُ ليس مقامَ تطويل؛ لأن ضِيقَ المقام، يقتضي ألَّ نُطرُّل.

[٣] رابعًا: الإخفاء: أي أن يجذف الإنسانُ بعض الأمور إخفاءً لها، كأنْ يُكلِّمَ رجلٌ ما صديقًا له مثلا، ولا يريد أن يَعلم الحاضرون بهذا الكلام، فيقول: «فَبَحْنا الرَّجُلَ»، والمتعارفُ بينهما أن المرادَ بالرجل الكبشُ، فبدلًا من أن يقول: «الكبشُ الذي اشتريناه من المكان الفلاني خرجتُ به وذبحتُه»، قال: «ذَبَحْنا الرَّجُلَ».

### وسَآمَةُ المُحَادَثةِ[١].

وهذا مُجرد مِثَال، وقد وقع حقيقةً، وسبَّب المشاكلَ، وهذا خطأ، فمن يقولُ هذا الكلام ويُطلقه، قد يُصادِف قَتَلَ أي إنسان حوله، فسيكون هو أولَ المنهمين بقتله.

ولهذا من الخطأ التَّكْنِية في هذه المسألة بكلمة «الرَّجُل» وشَبَهِها، بل يقول مثلًا: «ذَبَحْنا الذَّبِيحة».

[۱] خامسًا: سَامَةُ المحادثة: أي إن الذي ثُخاطِبه قد سَثِمَ منك، وتَشمُّر بهذا منه؛ إذ قد قال لك عبارة يُوضِّح فيها أنه لا يريد مَزيدًا من الكلام.

فمثلًا قد تُحدِّث شَخصًا، وتُشعِره بأنك لا تُريد مَزيدًا من الكلام، ومع ذلك قد تجده يقول: «كيف حالك؟ وكيف حال الأولاد؟ عَساهُم بخير، وكيف حال الحرِّر عندكم؟»، أي تجدُه يُفصَّل كل شيء، مع أنك قد أشعرته بالرغبة في إنهاء الكلام.

ووثل هذا المقام يحسُن فيه الإيجاز. ولذلك ينبغي إذا خاطبنا مَن لديهم أشغال كثيرة ألا نُطِيل عليهم، فنقتصر على عبارات قصيرة تُؤدي الغرض مثل: «السلام عليكم، كيف حالكم؟ ما تقول في كذا وكذا؟»، أو تسأل حاجتك التي تُريد.

إِذَنْ إذا وَجِدْت من المخاطَب أنه سَئِم من المحادثة، فاختصِر.

وفي نظري أن هذا يَسْرِي على التدريس أيضًا، فإذا وَجَد المعلمُ أن طُلابَه قد سَرْموا، فهذا يَنام، وهذا يَلتفت، وهذا يَتملَّكل، وقد أصابهم الإجهادُ والتعبُ، فهنا يجب عليه الإيجاز والاختصار. فإذا أطال المعلمُ مع سآمة المحادثة، فليس هذا منه ببلاغة. ومنْ دَواعِي الإطْنَابِ تَثْبيتُ المعنَى، وتَوضيحُ المُرادِ، والتَّوكِيد، ودَفْعُ
 الإيهام (١٠).

#### [١] من دَواعي الإطناب:

أولًا: تَلبِيتُ المعنى: هذا صحيح، ولذلك جاء التوكيدُ بتكرار اللفظ مَرَّة، أو مرتين، أو توكيده بالمعنى، مثل: «نفسه»، أو «عينه»، ومثل تأكيد الجمع بـ ﴿أَجْمَعِينِ»، أو الْكَثَمِينِ، أو الْبَصَعِينِ، فكل هذه توكيدات.

قد يكون من دواعي الإطنان تثبيتُ المعنى، وهذا يحدث كثيرًا في الخُطُب، وكذلك أيضًا في الدروس، فيُكرِّر الإنسانُ حتى يُؤكِّد المعنى، وما السُّبُّورة عنا ببعيدة، فتكرار الأمثلة على السُّبُّورة لأجل تثبيت المعاني.

ثانيًا: توضيحُ المُراد: مثل تثبيت المعاني، لكن الفرق بينهما أن توضيح المُراد يأتي أولًا، ثم يأتي تثبيت المعاني ثانيًا.

ثالثًا: التوكيدُ، ودَفْعُ الإيهام: كلُّ هذه مَعانٍ متقاربة، أي دواعِ متقاربة، فيُوكَّد المتكلمُ الكلام، يقول مثلًا: "قَدِمَ رَيْدٌ، فإذا وَجَد شكًّا عند صاحبه، فيقول: "قَدِمَ قَدِمَ قَدِمَ»، ومن ذلك ما يقع كثيرًا في الطلاق، فبعض الناس يطلق زوجته، فيقول: "أنت طالق، أنت طالق، أنت طالق»، يُريد أن يؤكِّد الجملة الأولى بالثانية.

وهنا مسألة: فلو قال هذا: أنا أردت توكيدَ الأولى بالثانية والثالثة، فسيقولون: لا يصلح؛ لوجود الفاصل، لكن تأكيد الأولى بالثانية، والثانية بالثالثة، هذا صحيحٌ؛ لأن التوكيد لا يَفصِل بينه وبين المؤكّد شيءٌ.

### أقسًامُ الإِيجَازِ:

الإيجازُ: إمَّا أنْ يكونَ بتضمُّنِ العِبارةِ القصيرةِ معانيَ كثيرةً، وهوَ مَوْكَزُ عنايةِ البُّلْغاءِ، وبهِ تتفاوتُ أقدارُهمْ، ويُسمَّى إيجازَ قِصَرٍ، نحوَ قولِهِ تعالى: ﴿ وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيْقٌ ﴾ [1] ......

ومن دواعي الإطناب بَلاهةُ المُخاطَب، فإذا كان المخاطَب أَبلَهَ، فإنه يحتاج إلى أن تُطِيل له، وتأتي بالمُرادِف، وبالتَوكيد، حتى يفهم، ولعله داخل في قول المؤلف: «تَوضيح المُراد».

[۱] يكون الإيجاز بتَضمُّن العبارة القصيرة معاني كثيرةً، وهو مَرْكَز عناية البُلغاء، وبه تنفاوت أقدارُهم، وهذا الإيجاز بدون حذف، ويُستَّى إيجاز قِصَر، وهذا كثير في القرآن مثل: ﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْفِصَاصِ حَيَوَةً ﴾ [البقرة:٧٩] فهذه عبارةٌ مُختصرة، لكنها جَمَت بين الحُكُم وكيفية تنفيذه، والغاية منه؛ الخياة. منه؛ الخياة.

قال بعضُهم: اشتُهِر عند الجاهليين عِبارةٌ يتناقلونها، ويرون أنها من أبلغ العبارات، وهي قولهم: «القَتْلُ ٱلنَّفَى لِلْقَتْلِ»، لكن لو قَارَنا بينها وبين هذه الآية لوجدنا الفَرْق العظيم؛ لأن «القتلُ أنْفَى للقتل» كُلُّها قَتْلٌ، ليس فيها حياةٌ، وليس فيها دليًّل على أنها مُقَاصَّة.

وذكروا نحو عَشْرة أوجه للفَرْق بينهها، مع أننا لا نُحبَّد هذا؛ لأنه لا شك أنه لا سواء ولا مُقارَبة بين صِفات الخالق والمخلوق، والقرآن صفة الخالق ﷺ.

إِذَنْ في هذه الجملة إيجازُ قِصَر؛ لأنها تضمنت معانيَ كثيرة، مع أن كلهابها فليلة. فالآيةُ جُملةٌ، لكن لها معنى عظيم. والقصاص: هو أن يُفعَل بالجاني كما فَعَل، إذا قَتَلَ يُقتَلُ، وإذا قَطعَ طَرفًا قُطعَ طَرفًا. وفي هذا حياةٌ للأمة كلُّها؛ لأنه يَحفَظ الأمن، ويَردع الجاني، ويشفى صدور المجنى عليهم.

كل هذه المعاني يتضمنها قولُه تعالى: ﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْفِصَائِسِ حَيَوْةٌ ﴾ ثم إن في قوله: «حياة» ما يُشير بالإغراء بهذا الأمر، والحثّ عليه؛ لأن كُلَّ أحدٍ يطلب الحياة، لذلك صارت هذه العبارة على اختصارها جامِعةً لمعاني كثيرة، منها: العدل، والقصاص، والحياة، والأمن، وغير ذلك، معاني بتدبرها نجدها عظيمة، مع اختصارها.

وكذلك أيضًا: ﴿ مَن يَعَمَلَ سُوّةًا يُجْزَ بِعِيهُ [النساء:١٢٣] هذا أيضًا مُحْتَصَرٌ جامعٌ لمعانٍ كثيرة، وكذلك أيضا: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَكَالَ ذَرَّةً خَيْرًا يَـرَهُۥ﴾ [الزلزلة:٧] وأشباه ذلك كثير.

المُهمُّ أنها مع قلة ألفاظها لها معانِ كثيرة بدون حذف. وهذا يُسمَّى إيجازُ قِصَر، أي إن الكلام قصيرٌ، ومُفيدٌ لمعانِ كثيرة بدون حذف.

كذلك أيضًا في الأحاديث كثيرٌ من هذا النوع، قال النبي -عليه الصلاة والسلام-: «الحَفَظِ الله يَحْفَظُكَ» (أ فهذه جملةٌ قصيرةٌ، لكنَّ لها معاني عظيمة، «الحَفَظِ الله افعل ما أمَرك به من صلاة، وزكاة، وحَجَّ، وصيام، وغير ذلك، وارد ما نهاك عنه من زنا، ومَرقة، وشُرْب خمر، واعتداء على الآخرين، وما أشبه ذلك، «يَحفظك» في دينك، وأحملك، ومالك، في دنياك، وأخراك.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في أبواب صفة القيامة والرقائق والورع (٢٥١٦).

وإمَّا أَنْ يَكُونَ بِحَدْفِ كَلمةِ، أَوْ جُملةِ، أَوْ أَكثرَ، مَعَ قَرينةٍ تُعيُّنُ المحذوفَ، ويُسمَّى إيجازَ حَذْفِ<sup>[۱]</sup>.

كل هذا تتضمنه هذه الجملة، مع أنها كلمات قليلة، جملتان فقط: "احفظ الله" هذه جملة، و"يحفظك" هذه الجملة الثانية.

وكذلك: ﴿إِنِّمَا الْأَعْمَالُ بِالنَيَّاتِ، (أَ، فَيَدَخُل فِيها من المسائل ما لا نباية لها، كذلك أيضًا: «الحَرْبُ خَدْعَةٌ (أَ وفي هذا إيجاز قِصَر، فـ (خَدْعَة): يدخلُ فِيها كل ما يمكن أن تُخَذَع به عَدوَّك، من قول، أو عمل، أو كلام تَدُسُّه عليه، أو غير ذلك. وهذا يُسميه العلماءُ إيجاز قِصَر.

[١] يقول المؤلفُ رحمه الله: «وإما أن يكون بحَذْف كلمة، أو مُجلةٍ، أو أكثر، مع قَرينة تُعيَّن المحذوف» ولابن مالك في ألفيته كلمة موجزة في هذا يقول:

وَحَـذْفُ مَا يُعْلَـمُ جَـائِزُ...(٣)

وإذا لم تُوجد القَرينةُ فلا يَصيرُ هذا إيجازًا، وإنها -كها تَقدَّم- يكون إخلالًا.

لكن إذا كان إيجازًا بحذف كلمةٍ، أو كلمتين، أو جُملةٍ، أو جُملتين، مع القرينة، فهذا يُسمَّى إيجازً حَذْف؛ لأن في الكلام شيئًا محذوفًا، وذلك كقوله تعالى: ﴿قَالَ بَلْ سَوَلَتَ لَكُمُ ٱلْفُشُكُمُ آمُرُّ فَصَبَرٌ جَمِيلٌ﴾ [بوسف:١٨] حيث حُذِف المبتدأ، والتقدير: "فضيْري صَبِرٌ جمِيلٌ».

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه (ص:۱۹۸).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في كتاب الجهاد والسير، باب الحرب خدعة (۲۰۲۸، ۲۰۲۹، ۳۰۲۰)، ومسلم في كتاب الجهاد والسير، باب جواز الحداع في الحرب (۱۷۲۹، ۱۷۲۰). (۳) ألفية ابن مالك (۱/ ۱۸)، وشرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك (۱/ ۲۶۳).

# فَحذفُ الكلمةِ كحَذفِ "لَا" في قولِ امرِئِ القيسِ: فَقُلْتُ تُ يَصِينَ اللهُ أَبَّسَرَحُ قَاعِسَدًا

# وَلَوْ قَطَعوا رَأْسِي لَدَيْكِ وَأَوْصَالِي (١)[١]

[1] مثالُ الكلمة المحذوفة قوله تعالى: ﴿ أَمِ اَتَحَدُّواْ مَالِهَةً مِنَ ٱلْأَرْضِ هُمْ يُشِرُونَ﴾ [الأساء:٢١] ففي هذا حَذْف كلمة، وهي «الهمزةُ»، والتقدير: «أَهُمْ يُنشِرونَ»، والحرف يُسمَّى كلمةً كها قال ابن مالك عن الكلام الذي يشمل الاسم، والفعل، والحرف:

# وَاحِدُهُ كَلِمَةٌ وَالْقَوْلُ عَمِ (٢)

ومثل قوله تعالى: ﴿قَالُواْ تَالَقُهِ تَفَـَنُواْ تَذْكُرُ بُوسُفَ حَنَى تَكُونَ حَرَضًا﴾ [بوسف:٨٥] والمعنى: لا تفتأ تذكر يوسف حتى تكون حَرَضًا، وفي هذا حَذْفُ كلمةِ، لكنها معلومة، ولها قرينة، ومثل ذلك أيضًا قول الشاعر:

«فَقُلْتُ يَمِينَ اللهِ أَبْرَحُ قَاعِدًا... إلخ»

أي عَليَّ يمينُ الله، «أبرحُ»: أي لا أبرحُ، فحُذِفت هنا كلمةٌ واحدةٌ لكن مع الدليل، فــ«أبرحُ» من أخوات كان الملازمة للنفي؛ لأن معنى «لا أبرحُ أفعلُ كذا»، أي لا أزالُ أفعلُ كذا، فهي من أفعال الاستمرار، وكذلك فَيْعَ، وانْفَكَّ.

<sup>(</sup>۱) البيت في ديوان امرئ القيس (ص:٣٣)، والـجُمَل المنسوب للخليل (ص:٣١٤)، والكتاب لسيبويه (٣٠٤/٥)، والكتاب لسيبويه (٣٠٤/٥)، والشعر والشعراء (ص:٣١٨)، والطفر العُفُران لأبي العلاء (ص:٢١٤)، والمَلّل السائر (٢/ ٢٥٦)، الطُواز (٢/ ٥٩)، ١١٤)، معاهد التنصيص (٢/ /٥٩)، (٢/ /٣)، وللَّل السان العرب (٨/ ٤٩٥)، (٣/ /٣)، ٩٥). (٢/ /٣)، ولمَر عابن عقبل على الألفية (١/ ٣١)، وأوضح المسالك (١/ ٢٣).

و حَذْفُ الجملةِ كقولِهِ تَعالَىٰ: ﴿وَلِن يُكَذِّبُكَ فَقَدْكُذِبَتْ رُسُلٌ مِّن قَبْلِكَ﴾ أي: فتأسَّ، واصبرُ الاً.

وحَذْفُ الأكثرِ، نحوَ قولِهِ تعالى: ﴿فَأَرْسِلُونِ ﴿ يُومُفُ أَيُّا ٱلصِّدِيْقُ ﴾ أيُ: أَرسُلُونِي إِلَى يوسفَ لأَسْتَغْبِرُهُ الرُّويًا، ففعلُوا، فأتَاهُ، وقالَ لَهُ: يَا يُوسُفَ [1].

[1] ومِثالُ حَذْف الجملة قوله تعالى: ﴿وَإِن يُكَيِّنِكُ فَقَدَكُثِيْتُ رُسُلٌ بِن فَبَلِكَ﴾ [فاطر:٤] أي فتأسَّ، واصبرُ؛ لأنه معلوم أن الله –سبحانه وتعالى– ما قال للنبي ﷺ هذا الكلام إلا لأجل أن يصبر، ويتسل بمن سبقه، ويتأسَّى بهم، فيهون عليه الصبر.

وهناك بِثالٌ أوضح من مثال المؤلف، وهو قوله تعالى: ﴿وَمَنَ كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرِ فَعِدَّةٌ ثِنَّ أَنْكِنامٍ أَخَرَ ﴾ [البغرة:١٥٠٥] والتقدير: «من كان مويضا أو على سفر فَأَفْطَرُ فعليه عِدَّة من أيام أُخَرَ» فـ(فَأَفطَرَ» هذه جملة، و"فَكَلَيْه» جزَّه جملة.

[٢] ومثال حذف الأكثر نحو قوله تعالى: ﴿أَنَا أَنْيِتُكُمْ بِتَأْوِيلِهِ، فَأَرْبِيلُونِ ۞ يُوسُفُ أَيُّهُا الْهِدَيْقُ﴾ [برسف:٥٤-٤١] فهل كان يوسف حاضِرًا؟ لا، إِذَنْ فلا بد أن هناك حَذْفًا يستقيمُ به الكلام.

والمعنى: فأرسلوه، فذهب إلى يوسف، فدخل عليه، وقال: يا يوسف، أيها الصديق... كل هذه الكلمات.

ولهذا يقول المؤلفُ –رحمه الله– في تقدير الحذف: «أي أرسلوني إلى يوسف لأستعبره الرؤيا، ففعلوا، فأتاه، وقال له: يا يوسف»، كل هذا؛ لأنه مفهوم من السياق.

وإيجازُ الحَدَفِ كثيرًا ما يقع في قِصَص القُرآن وغيرها؛ وذلك لأن القِصة يُعلَم ما فيها من سياقها، فيسهل أن يُحدَف منها ما دل عليه السياق.

### أَقْسَامُ الإِطْنَابِ:

الإطْنابُ يَكُونُ بِأُمُورٍ كَثيرةٍ:

[منهَا] ذِكرُ الخاصِّ بعدَ العامُّ: نحوَ: «اجتهدُوا في دروسِكمْ واللغةِ العربيَّةِ». وَفائدتُهُ: التنبيهُ عَلَى فضلِ الخاصِّ كانَّهُ لَـوْفَعْتِهِ جَنسٌ آخرُ مغايرٌّ لــــَا العربيَّةِ».

ذكرنا فيها سبق أن يكون اللفظُ في الإطناب أكثر من المعنى، وهناك فَرْقٌ بين الإطناب المحمود والإطناب غير المحمود، فإذا كان للإطناب غَرَضٌ صحيحٌ، فهذا محمودٌ، وإذا لم يكن له غرض فهذا غير المحمود، ويُستَّى: تطويلًا أو حشوًا.

#### والإطناب يكون بأمور كثيرة:

[۱] أولًا: ذِكْرُ الخاص بعد العام: وهذا كثير، مثل قوله تعالى: ﴿ حَنفِظُواْ عَلَ الصَّكَوَتِ وَالصَّكُوْوَ ٱلْوَسْطُلُ ﴾ [البنر:۲۲۸] فـ ﴿ حَنفِظُواْ عَلَى الصَّكَوَتِ ﴾ هذا عام، ﴿ وَالصَّكُوْوَ ٱلْوُسْطَلُ ﴾ هذا خاص، فهذا ذِكْر الخاص بعد العام.

ومِثْلُهُ أيضًا قَوْلُ المَوْلُف: «الْجَنَهِدُوا فِي دُرُوسِكُمْ وَاللَّغُةِ الْعَرَبِيَّةِ»، فـ«اجتهدوا في دروسكم» هذا عام، «واللغة العربية» هذا خاص؛ لأن المؤلَّفَ مولَّفٌ في البلاغة، وإلَّا فهناك أهمُّ من اللغة العربية، فنقول: «الجَنَهِدُوا فِي دُرُوسِكُمْ وَعِلْمِ التَّفْسِرِ» مثلًا، أوْ «علم الحديثِ، أوْ علمِ الفقوِ، أوْ التَّوحِيدِ، أو القرآنِ».

يقول رحمه الله: «وفائدتُه الننبيهُ على فَضْل الحناص، كأنه لرِفْعَته جِنسٌ آخر مُغايِرٌ لما قبله؛ كأنّه لما ذُكِرَ وأُخرجَ من العامِّ جِنسٌ آخر مُستقلٌّ.

ومن أمثلة ذلك أيضًا: ﴿ نَنَزُلُ ٱلْمَلَتِكَةُ وَٱلرُّوحُ فِيهَا ﴾ [القدر:٤] فالمرادُ بالروح

و[منهَا] ذِكْرُ العَمَّامُ بَعْدَ الحَاصِّ: كَقَوْلِهِ: ﴿ زَبِّ ٱغْفِـرٌ لِى وَلِوَلِلِكَ وَلِمَن دَخَلَ بَيْنِي مُؤْمِنًا وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ ﴾ [١].

جبريلُ عَيِّيهَاتَــَكَمْ، فيكون عطفُه على الملائكة من باب عطف الخاص على العام.

وقد اختلف العلماءُ رحمهم الله فيها إذا عَطَفُنا خاصًّا على عامٌ، أيكون ذلك مُقتضيًا لذكر الحناص مرتين: مَرَّة بطريق العموم، ومَرَّة بطريق الحُصوص، أو أن التنصيص عليه يدل على أنه لم يُرَّدُ دخولُه في العموم؟ اختلفوا في هذا، والظاهر أن هذا يقتضي ذِكره مرتين، مَرة بطريق العموم، ومَرة بطريق الحصوص.

[١] ثانيًا: ذِكرُ العامِّ بعد الخاص: وهو عَكسُ الأولى، يُذكَر العام بعد الخاص، مثل قوله، يُذكَر العام بعد الخاص، مثل قوله تعالى عن نوح عَيْمِاتِئَلاَ: ﴿ رَبِّ آغَفِرَ لِي وَلَوْلِكُ وَلِمَنَّ وَلَمُنَّ مِنْ فَوله: ﴿ لِي مُؤْمِنًا وَالْمُومِينَ وَالْمُومِينَ وَالْمُومِينَ والمؤمنات، أعم أيضًا، فيشمل المؤمنين والمؤمنات، أعم أيضًا، فيشمل المؤمنين والمؤمنات الذين ولدخلوا بيته، فهذا من باب عطف العام على الخاص.

وفائدتُه مثل الأول، الاعتناء بذكر الخاص، ثم إرادة العموم. وقد يكونُ المُتكلِّم في الأول ما أراد إلا الخاص، ثم طرأ له أن يذكر العام، مثل أن يقول لإنسان: "اذهب فادعُ لي الطلبة الذين في المسجد»، ثم يَطرأ عليه طارئٌ فيقول: "ومَنْ في المسجد جميعًا» فيكون ذِكرُه الخاص، كأنه أراد الاقتصار عليه، ثم بدا له أن يكون ذلك على سبيل العموم.

وفي الآية الكريمة ذِكْرُ الخاص ثم العام، أو الأعم، ذَكَر ذلك ابتداءً بالأهم فالأهم: "اغفر لي"، ثم تابع بقوله: "ولوالدي"؛ لأنها أحق الناس بالبِرِّ، ثم: "لمن دخل بيتي مؤمنًا"، فيشمل بقيةً أهله، وللمؤمنين وللمؤمنات، فيكون أعم. وَ[منها] الإيضاحُ بَعدَ الإيهامِ: نحوَ: ﴿أَمَدُكُمْ بِمَا تَعَلَمُونَ ﴿ أَمَدُكُمْ بِأَنْصَرِ وَيَينَ ﴾ [1]

وَ[مِنهَا] التكريرُ لغرضٍ: كطُولِ الفَصلِ في قَولِهِ:

عَلَى مِثْلِ هَـٰذَا إِنَّـٰهُ لَكَرِيمُ (١)[٢]

وَإِنَ امْرَأً دَامَتْ مَوَاثِيـتُ عَهْـدِهِ

## وهنا سُؤال: هل كان أبواً نوحٍ مُؤمنين؟

الجواب: نعم، فكونه دعا لها فاقره الله هَان فهذا دليل على أنها كانا مؤمنين. ولهذا قال إبراهيم عَنِيهاتِنام: ﴿ رَبَّنَا أَعْفِرْ لِي رَلِيَالِيَّ وَلِلْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَعُوْمُ الْمُوسَاتِ ﴾ [ابراهيم:٤١]، لكن الله تعالى قال: ﴿ وَمَا كَانَكَ مَشْتِفَفَالُ إِبْرَهِيمَ لِأَيْبِهِ لَلْمَالِيةِ وَمَا كَانَكُمْ مُثَلِّ اللهِ عَنْ مَثْرَةً يُقِودُ مَنْ اللهُ عَنْ مُؤْمِّ اللهِ مَكَانُ اللهُ اللهُ عَنْ مُؤْمِّ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْتُ اللهُ اللهُولُولُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

[۲] رابعًا: التَّكْرِير لغَرَض: حيث يُكرَّر الكلام، أو الجُملة، لغَرَض، والأغراض كثيرة في باب النكرير، فمثلًا التأكيد، تقول مثلًا:

<sup>(</sup>۱) بيت غير منسوب، انظر ديوان الحياسة (۲/ ١٥٠)، وعيون الأخبار (١/ ١٥٢)، والبديع (ص:٧٤)، والمثل السائر (٣/ ١٧).

وَكَزِيَادةِ النَّرْغَيِبِ فِي العَفْوِ فِي قُولِهِ تَعَلَى: ﴿ إِنَّ مِنْ أَزَنَهِكُمْ وَأُولَاكِكُمْ عَدُوالَ عَمْوالَ مَعْفَرُوا فَإِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ وَحِيدُ ﴾ [1] . عَدُوًا لَكِثُمُ أَفَا عَمُورٌ وَحِيدُ ﴾ [1] .

(قُمْ قُمْ قُمْ قُمْ صَلَّ، فهذا تأكيدٌ، أو تقول مثلًا: (لَا تَفْعَلْ كَذَا لَا تَفْعَلْ
 لَا تَفْعَلْ، فهذا أيضًا من باب التأكيد، وهو إطناب.

ومنه أيضًا طُول الفصل في قول الشاعر السابق: «وَإِنَّ اَمْرَأُ دَامَتْ مَوَاثِيقُ عَهْدِهِ… إلخ» فالإطنابُ في «إنه» وإلَّا لكان يقول: «وإنَّ امرأً دامَتْ مواثيقُ عهدِهِ عَلَى مثلِ هذَا لَكَرِيم».

وَمثله أيضًا قوله تعالى: ﴿ لَا تَحْسَكَنَّ الَّذِينَ يَفِحُونَ يَمَا أَقُوا وَيُجِبُونَ أَن يُمُّمَدُوا يَمَا لَمْ يَفْعَلُوا فَلَا تَعْسَبَتْهِم، يِمَفَارَقٍ مِّنَ الْعَدَابِ ﴾ (آل عمران ١٨٨٠) أعاد الله ظف الفعل: «فلا تحسبنهم» لطول الفصل، وإلا لو قِيلَ: «لا تحسبن الذين يفرحون بها أتوا ويجبون أن يُحمدوا بها لم يفعلوا بمفازة من العذاب، لاستقام الكلام، لكنه لطول الفصل وللإيضاح أيضًا أعاد الفعل؛ لأنه لو حذف «فلا تحسبنهم» لحدث التباسٌ في المعنى.

فعلى هذا نقول: التمثيلُ بالقرآن إذا أمكنَ أو بالشَّنَة خيرٌ من التمثيلُ بالشَّعْ أو بكلام العَرب، لكن المؤلفَ -رحمه الله- أحيانًا قد لا يَستحضرُ عند كتابة المثال غيرَ ما كتبه من كلام العرب، أو من كلام الشعراء، والمقصود بالتمثيل الإيضاح، ولهذا إذا أعوزتنا الأمورُ فلم نجد مثالًا في القرآن والسنة نأتي بمثالٍ من عندنا، ولا مانع في هذا، فالمقصود هو إيضاح الكلام.

[١] وأيضًا يكون التكرير لزيادة الترغيب في العفو كقوله تعالى: ﴿إِكَ مِنْ أَزَوْجِكُمْ وَأَوْلَادِكُمْ عَلْدُوَالَكُمْ فَأَخَذَرُوهُمْ وَإِن تَعَنْواْ وَتَصْفَحُواْ وَتَغْفِرُوا فَإ و"من": ﴿مِنْ أَزْوَكِكُمْ ﴾ للتبعيض، أي بعض الأزواج، لا كلهم، وكذلك الأولاد.

وقوله: ﴿وَإِن تَشَغُواْ وَتَصْفَحُواْ وَتَقَوْرُواْ فَإِنكَ اللّهَ عَفُورٌ تَحِيمُ﴾ هذا هو التكرار الذي ذهب إليه المؤلف رحمه الله، وهو الترغيب في العفو، "تعفوا، وتصفحوا، وتغفروا، فإن الله غفور رحيم"، فظاهر كلام المؤلف أن الآية من باب التكرار، وأن الجمل الثلاث معناها واحد، لكن هذا ليس بصحيح، فالجمل الثلاث معناها مختلف": فالعفو: عدمُ المؤاخذة، وتَصفحوا: أي تُعرِضون عن هذا الذب بالكُلِية

بحيث لا تَذكرُونه ولو في نفوسكم، وتُولُّونه صَفْحةَ عُنقِكم، فصار أبلغَ من مُجَّرَد العفو، ومعنى تغفروا: الستر، أي ألا تذكروه لأحد، فتستروه ولا يبقى في قلوبكم شئٌ، فيكون هذا من باب الترقى من الأدنى إلى الأعلى.

فالذي يعفو ربَّا يعفو لكن لا يصفح، ويذكر ذلك الذنب، ويكون قلبُّه متعلقًا به دائهًا، وأيضًا الذي يصفح ربها يُحبر الناس به ويقول: فلان فَعَل فِيَّ كذا وكذا، أو زوجتي فَعَلت بي كذا وكذا، أو وَلَذِي فعل بي كذا وكذا، فلا يَعْفر. وعلى هذا، وعلى ما قررناه، لا يكون في الآية تكرارٌ. إِذَنْ في التمثيل بالآية السابقة نظر، ولا يصح.

لكن التّكرار للترغيب كثيرٌ في كلام العرب، وفي كلام الناس أيضًا، يُكرر لأجل زيادة الترغيب. وكتأكيد الإنذارِ: فِي قولِهِ تعالى: ﴿ كُلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ۞ ثُمَّ كُلَّا سَوْفَ قَتَلُمُنَ ﴾ [1]

[1] يقول المؤلف رحمه الله: وكتأكيد الإنذار في قوله تعالى: ﴿ كُلَّا سَوْفَ تَمُلُمُونَ ﴿ اللَّهُ مُكَّا سَوْفَ تَعَلَّمُونَ ﴾ [النكائر:٣-٤] هذا صحيحٌ، فإن قوله: ﴿ كُلَّا سَوْفَ تَمُلَمُونَ ﴾ كافي للوعيد، لكن قوله: ﴿ ثُمَّ كُلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ زِيادةٌ في التوكيد، تَوكيد الإنذار لهؤلاء المُكذَّبين الذين ألهاهم التكاثر عما يجب عليهم من طاعة الله سبحانه وتعالى.

وَتُذَكِّرُنَا الآيتان السابقتان بلطيفة في قوله تعالى: ﴿ كُلَّا لُوَتَعَلَّمُونَ عِلْمَ ٱلْيَقِينِ كَ لَرَّوُكَ لَلْمَحِيدَ ﴾ التكانز:٥-٦ فكثيرٌ من الناس يصل هذه بهذه، وهذا خطأ لسسن:

أولًا: لأنها آية مستقلة.

وثانيًا: لأن المعنى يختلف اختلافًا بَيْنًا؛ لأنه إذا قال: «كلا لو تعلمون علم البقين لترّوُن الجحيم» موصولة، فمعناه أنهم لا يرون الجحيم إلا إذا علموا علم البقين، وليس الأمر كذلك، فجواب الو» محذوف، والتقدير: «لو تعلمون علم البقين ما ألهاكم التكاثر عن طاعة الله»، ثم استأنف، وقال: «لَتَرَوُنَّ» والجملة هنا واقعة في جواب القسم، أي: «وَالله لَتَرَوُنَّ».

ومن تأكيد الإندار أيضا قوله تعالى في سورة النبأ: ﴿كُلَّا سَيَعَلَمُونَ ۞ ثُوَّكُلُّا سَيَتَكُونَ﴾ [النبا:٤-٥]. و[مِنهَا] الاعتراضُ: وهُوَ توسُّطُ لفظٍ بينَ أجزاءِ جُملةٍ، أَوْ بينَ جُملتينِ مُرتبطتينِ معنَّى لغَرض، نحوَ:

إِنَّ التَّـــــــــــــانِينَ - وَبُلِّغْتَهَـــــــا-

### قَدْ أَحْوَجَتْ سَمْعِي إِلَى تَرْجُمَانِ (١١(١)

[۱] خامسًا: الاعتراضُ: وهو توسُّط لفظ بين أجزاء جُملة، أو بين جُملتين مرتبطتين معنّى، وهذا يُسمونه الاعتراض.

وأجزاء الجملة مثل: المبتدأ والخبر، أو الفعل والفاعل، أو ما أشبه ذلك، أو بين جملتين مرتبط بعضهها ببعض، فيأي اسم أو فعل يَعتِرض بينهها، وهذا أيضًا من الإطناب على رأي المؤلف، والجملة المعترضة لها معنّى مستقلٌّ.

وفي البيت السابق: رجل يُحدِّث خليفة من الخلفاء، فكلما حدَّثه الخليفةُ قال الرجل: ماذا تقول؟ وفي الرجل: ماذا تقول؟ أنا لا أسمع، فقال له الخليفة: ما بالك؟! فقال الرجل البيت السابق: "إِنَّ الثَّمَانِينَ وَيُلِّمُنَهَا... إِلَىٰهُ...

فالأصم يحتاج إلى مترجِم، وقد يحتاج إلى مُبلَّغ يرفع صوته ليسمع. وأيضًا ربها يدرك الأصمُّ بعضَ الأصوات دون بعض، وهذا شيء مُشاهَد، فالأصوات التي َالِفها قد يدركها أكثر من غيرها.

<sup>(</sup>۱) البيت لعَوْف بن مُلحم في فقه اللغة وسر العربية لابن الانباري (ص:۲۷۸)، والأمالي (ص:٥٠)، وشرح ديوان الحياسة (ص:۲۸۰، ۹۵۵، ۱۳۱٤)، والإعجاز والإيجاز للثماليي (ص:۱۷۷)، والعمدة (۲/٥٤)، وسر الفصاحة (ص:۱٤۷)، والبديع (ص:۱۳۰)، وشرح ديوان المتنبي للمُكْبري (۲۱۳)، (٤/۲۹).

### وَنحوَ قولِهِ تعالَى: ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِلَّهِ ٱلْبَنكِ سُبْحَنَكُ وَلَهُم مَّا يَشْتَهُونَ ﴾[١].

والمثال يقول: "إنَّ الثمانِينَ» هذه إِنَّ واسمها، والخبر: "قَدْ أَحْوَجَتْ سَمْعِي إِلَى تَرجمان»، وجملة "وبُلغتَها» جملة خبرية دُعاثِية، أي إن المقصود بها الدعاء، وهي بلفظ الخبر.

يقول هذا الرجل لهذا الخليفة: ﴿إِنَّ النَّمَانِينَ -واَسَالُ اللَّهَ أَن يُبلَّفُك إياها- قد أحوجت سمعي إلى تَرجمان، يعني أنه تُقُل سمعه لما بلغ الثمانين، واحتاج إلى ترجمان، أي إلى من يُبلِّغُ؛ لأن المُبلِّغ مُترجم.

وصوابُ النَّطُق: وبُلغتها «بفَتح التاء» لا بالضم؛ لأنه لــًا قال: إن الثهانين قد أحوجتْ سمعي إلى تَرجمان، عُلِمَ أنه قد بَلغَها، وأيضًا هو يريد أن يدعو لهذا الخليفة، فيقول: «إن الثهانين وبلغتها»، أي: «أسأل الله أن يُبلِّغَك إياها»، أي كها نقول: «أطال الله عمرك». ولا ينبغي للإنسان أن يدعو بطول العمر إلا مُقيدًا.

[1] ومثال الاعتراض أيضًا قوله تعالى: ﴿ وَيَغْمَلُونَ لِقِهِ ٱلْبَنْتِ شُبَحَنَكُمْ وَلَهُمْ مَا لِمَا العَراض بين جملتين، ﴿ وَيَغْمَلُونَ لِقِهِ ٱلْبَنْتِ ﴾ هذه جملة، والجملة الثانية: ﴿ وَلَهُمْ مَا يَشْتَهُونَ ﴾ وهي جُملة أخرى مُستقلة، فجاء بينها قوله تعالى: «سبحانه».

والفائدةُ من الاعتراض أو الجملة الاعتراضية تكون حسب السياق، فالفائدة هنا من قوله تعالى: «سُبحانَه» المبادرة بتنزيهه -سبحانه وتعالى- عها ادَّعوا عليه من أن له البنات، فقالوا: المملائكة بنات الله وهــم لا يُريدون إلا الأبناء الذكــور و[منها] التَّلْفِيلُ: وهوَ تَعْقيبُ الجُملةِ بأُخرَى تَشْتملُ عَلَى معنَاهَا تأكيدًا لهَا، وهُوَ إمَّا أَنْ يَكُونَ جَارِيًا مَجَرَى المَثَلِ؛ لاستقلالِ مَعْناهُ واستغنائِهِ عَمَّا قَبْلُهُ كقولهِ تعَالَى: ﴿ وَقُلْ جَاءَ الْحَقِّ رَوْهَىُ الْنَسِلُونَ إِنَّ الْنَبِطِلُ كَانَ زَهُوقًا ﴾.

وإمَّا أَنْ يَكُونَ غَيرَ جَارٍ جَرَى الْمَلِ؛ لَعَدَم استْغِنَاتِهِ عَمَّا قَبْلَهُ كَفُولِهِ تَعَالَى: ﴿ ذَلِكَ جَرَيْنَكُمُهُمْ بِمَاكَفُرُواْ وَكُولَهُمُونِيَ إِلَّا الْكُمُورَ﴾ [١٠].

﴿ وَإِنَا بُشِرَ آَمَدُهُم بِمَا ضَرَبَ لِلرَّحْمَٰنِ مَثَكَ﴾ وهو الأنثى ﴿ظُلَّ وَجَهُمُهُۥ مُسُوَدًا وَقُوكَطِيعًهُ ﴾ [الزعرف:١٧] والعياذ بالله، هم يكرهون البنات، ثم ينسبونها إلى الرب سبحانه وتعالى!.

وكلمةٌ "سبحانه" في هذا الموضع من الآية من أحسن ما تكون، كقوله تعالى: ﴿إِذَا عِبَاتُكَ ٱلْمُنْفِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُۥ﴾ [المناضرن:١] فالاحتراز هنا من أحسن ما يكون.

[۱] سادسًا: التَّذييل: وهو مَأْخُوذٌ من الذيل، وهو مُؤخِّر الحيوان، المُراد به تعقيبُ الجُّملة بأُخْرى تشتمل على معناها تأكيدًا لها، لكن هذه الجملة التالية ليست هي الجملة الأولى؛ إذ لو كانت هي الجملة الأولى عينها لكان هذا من باب التأكيد، لكنها تشتمل على المعنى دون اللفظ، تقويةً لها.

ثم ذَكر المؤلفُ -رحمه الله- أن التذييل قد يكون جاريًا تجرى المُثَلَلُ الله لا بدأن الاستقلاله بنفسه واستغنائه عها قَبله، وقد يكون غيرَ جارٍ تَجرى المُثَلُلُ لأنه لا بدأن يتعلق بها قبله.

مِثالُ ما جَرَى مَجرَى المُثَل: ﴿ وَقُلْ جَاءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَنَ ٱلْبَطِلُ ﴾ [الإسراء:٨١]. في

.....

هذه الآية إثبات أن الباطل قد زهق، ثم قال: ﴿إِنَّ الْبَطِلُكُانَ رَهُوقًا﴾ فهذه جملةٌ أكَّنَت التي قبلها، أكدت قوله: ﴿وَرَهَىَ الْبَطِلُ﴾ بلفظ غير اللفظ الأول، فكأنها تعليل لما قبلها، لماذا زهق؟ لأنه كان زهوقًا.

وهذه الجملة جارية مجرى المَثَل؛ لأنها لو فُصِلت عها سَبَقها لكانت جملةَ تامةً مستغنية عنها، فلو قُلنا: (إِنَّ البَاطِلَ كَانَ زَهُوقًا»، بقطع النظر عها قبلها فسيستقيم الكلام.

وهذا كما لو قُلت: (قُلِ الحَتَّ إِنَّ الحَتَّ وَاجِبُ الْقَوْلِ بِهِ"، فهذا أيضًا تذييلٌ لجُملةِ سابقة، تشتمل على معناها، جارية مجرى المثل.

وقد تكون الجملةُ غيرَ جارية مجرى المثل، مثل: ﴿ ذَلِكَ جَزَيَتَهُمْ مِِعَاكُفُرُواْ وَهَلَ شَجُرِى إِلَّا ٱلكَفُرَى ﴾ [سبا:١٧] فـ ﴿ وَهَلَ شَجُوى إِلَّا ٱلكَفُورَ ﴾ تأكيدٌ لما سبق، لكنها ليست جارية مجرى المثل؛ لأنه لو قيل: «وهل تُجَازِي إلا الكفور؛ على وجه الاستقلال لما ظهر المعنى.

فالحاصل الآن أن من أنواع الإطناب التذييل، وهو تعقيبُ جُملةِ بأخرى تشتمل على معناها تأكيدًا لها، ثم إن كانت تستقل بنفسها وتستغني عما سبق فهي جارية مجرى المثل، وإن لم تكن كذلك لم تكن جارية تَجَرى المثل.

والتذييل، والحاشية، والهامش، بينها فرق، فالهامشُ يكون عن اليمين أو اليسار من الورقة أو أعلاها، والحاشية أسفلها، والتذييل أن يُؤتَى بجُملَة تعقب جملة لكن لها اتصالُ بها، ونوعٌ من التكميل. و[منهَا] الاحتراسُ: وهوَ أَنْ يُؤتَى فِي كَلامٍ يُوهِمُ خِلافَ المقصودِ بَمَا يَدفعُهُ، نحوَ:

فَسَـقَى دِيَــارَك غَــيْرَ مُفْسِــدِهَا صَوْبُ الرَّبِيعِ وَدِيمَةٌ تَهْمِي (١١٥١)

[1] سابعًا: الاحتراس: أي أن يحترس الإنسانُ عن معنى قد يَتوهَمه المخاطب، فيحترس منه، مثل قوله تعالى: ﴿لاَ يَسْتَوى مِنكُمْ مَنْ أَنفَقَ مِن قَبْلِ الْفَنْتِح وَقَئلًا أَوْلَتِكَ أَعْظُمُ دَرَجَةُ مِنَ اللَّذِينَ أَنفَقُواْ مِنْ بَعْدُ وَقَنتُلُوا﴾ [الحديد: ١٠] أعقبها الله تعالى بقوله: ﴿وَكُلاً وَعَدَ النَّهُ الْمُسْتَىٰ﴾ [الحديد: ١٠].

فلولا هذا الاحتراس لتوهّم الإنسانُ أن الذين تأخّر إسلامُهم وإنفاقُهم مُنحطّةٌ رُتبَهُم، وليس لهم وعدٌ بالحسنى، ولهذا قال تعالى: ﴿وَكُمْلَ وَعَدَاللّهُ المُسْتَىٰ ﴾.

ومنه أيضًا قول الشاعر: «فَسَقَى دِيَارَك غَيْرَ مُفْسِدِهَا... إلخ».

الدِّيمَةُ: السَّحابة التي يستمر مطرُّها، و«تَهْمِي»: تَنزِل بالمطر، و«صَوْبُ» فاعلُ «سقى»، وقوله: (غيرَ مُفسدِها» هذه حال، أي حالةَ كَوْنِه غيرَ مُفسدِها، ويجوزُ أن تكون استثناء.

المهم أنه قال: «سقّى ديارَكُ صَوبُ الربيعِ»، أي المطرُ النازل في زمن الربيع، وهذا قد يَسقي الديارَ ولكنه يُفسدُها بالهدم، وإغراق الزرع، وما أشبه ذلك، فلها قال: «غيرُ مُفسيدها» احترَس.

<sup>(</sup>۱) البيت لطَرَقة بن العبد البَكْرِي، انظر البيان والتبيين (۱/ ۱۹۶)، ونقد الشعر (ص.٤٩)، والموشح (ص:۲۷)، والوساطة (ص:۳۹۸)، والوساعتين (ص:۳۹۰)، والعمدة (۲/ ٥٠)، وسر الفصاحة (ص:۲۷۶)، والبديع (ص:٥٦)، ومفتاح العلوم (ص:۲۲۸)، والإيضاح (۲/ ۲۹/ ۱)، والطراز (۲/ ۲۰۰)، (۳/ ۵۰).

وفي نظرنا أن هذا للحشو أقرب منه للإطناب؛ لأن كل إنسان يدعو لغيره بأن يَسقي الله بلادة صوب الربيع، فلا أحدَ يتوهم أنه يدعو لصَوْبٍ مُفسد. فهذا للحشو أقرب منه للإطناب؛ لأن المقام لا يقتضي أن يقصد سقيًا مُفسِدًا، ولكن إن عُلِمَ سُوء القصد من الداعي، وأنه إذا قال: "سقى ديارَك»، فالمرادُ: أغرَقَ ديارَك، فهنا يكون الاحتراس صحيحًا.

ولفظ الإطناب هو الغالب في الدعاء، وقد يكون إيجازًا، مثل: ﴿رَبُّكَآءَالِنَكَا فِي اَلدُّنْيَكَا حَسَنَةً وَفِي ٱلْآفِئِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ﴾ [البقر:٢٠١] فهذا إيجاز يشمل ما لا يجصى. أما مِثل:

قوله ﷺ: «اللهُمَّ اغْفِرْ لِي حِثِّي وَهَزْلِي، وَخَطَنِي وَعَمْدِي، وَكُلُّ ذَلِكَ عِنْدِي، اللهُمَّ اغْفِرْ لِي مَا قَلَمْتُ وَمَا أَخَرْتُ، وَمَا أَسْرَرْتُ وَمَا أَغْلَنْتُ\*''، فهذا كله إطناب.

وهناك إطناب غير محمود في الدعاء، كأن يقول: «اللهم اغفر لي، ولأبي، ولأمي، ولخالي، ولعمي، ولجاري، ولصديقي».

فإن قال قائل: الله -سبحانه وتعالى- يسمع من العبد كلامَه، ويعلم معناه ومقصده، ويعلم كل شيء، فها الفائدة من الإطناب في الدعاء؟

فالجواب: الفائدة هي:

أُولًا: إظهار الفقر إلى الله ﷺ، وكلما كثر الدعاء فهذا يُكثر من إظهار الحاجة والفقر إلى الله ﷺ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب النَّعُوُّد من شر ما عمل ومن شر ما لم يعمل (۲۷۱۹).

ثانيًا: جرت العادة أن الحبيب مع حبيبه يُحب التبسط معه والزيادة في المناجاة.

ثالثًا: استحضار معنى كل شيء على حِدَّة، فمثلًا: «اغفر لي ذنبي «كَلَّه» «وَقَّهُ» وَ«جِلَّه»»، فنحن إذنُ نستحضر جميعَ أنواع الذنوب: الدقيق، والجليل، والذي أسررته، والذي أعلنته.

انتهى الكلام على علم المعاني، وعلم المعاني غالبه يعتمد على الذوق والمعنى، ولهذا حكما تقدم- تجد المعاني تُستفاد من السياق، كمعاني الاستفهام، وحروف الجر، وهناك أشياء تجدها للإطناب، وأخرى للإيجاز، وغيرهما للمساواة، وكل هذا يعتمد على الفهم، فليس هذا شيئًا ملموسًا؛ ولهذا يمكن النزاع فيه والمجادلة.

أما علم البيان فإنه شائق في الحقيقة، وألذُّ من علم المعاني.

رَفَخُ عِي ((زَّبَوَلِيُّ (الْفِخِرَّ يَ (أَسْلَتَهُمُّ (الْفِرْدُوكِرِ سِي www.moswarat.com

## علم السان

وَفَخُ مِجِي ((وَرَجُولِ (الْفِجَوَّدِي (الْسِكِيّر) (الِفِزُ) (الِنْوُووكِرِيّرِي www.moswarat.com





البيَّانُ عِلمٌ يُبْحثُ فيهِ عَنِ التَّشبيهِ، والمجازِ، والكنايةِ.

#### التشبيه

التَّشْبيةُ: إلحاقُ أمرٍ بأمرٍ فِي وَصْفٍ بأداةٍ لغَرَضٍ.

والأمرُ الأولُ يُسمَّى المُشَبَّة، والثانِي المشبَّة بِهِ، والوصفُ وجهُ الشبهِ، والأداةُ الكافُ أوْ نحوهَا، نحوَ: «العلمُ كالنورِ فِي الهدايةِ»، فــ«العلمُ»: مُشبَّة، و«النورُ»: مُشبَّة بِهِ، و«الهدايةُ» وَجهُ الشَّبِهِ، و«الكافُ» أداةُ التشبيهِ <sup>[1]</sup>.

علمُ المعاني يبحث في المعاني، وعلمُ البيان يبحث في الألفاظ، بمعنى أنه يتناول كيفيةَ الإتيانِ بمعنى واحدٍ على صُوَر مختلفة في الوضوح، والتشبيه من علم البيان.

[١] التشبيهُ: إلحاقُ أمرِ بأمر في وَصْفِ بأداةٍ لغرض، والملحَق هو المشبَّهُ، والملحَقُ به هو المشبَّةُ به.

وللتشبيه أربعةُ أركانٍ، مثلُ أركان القياس في الفقه، أو في أصول الفقه.

و الحاقى أمر»: هو المشبَّهُ، البأمر»: وهو المشبَّهُ به، (في وَصْف): وهو وَجْه الشَّبَه، الغرض»: الغرضُ من التشبيه أي ما يَقصِدُه المشبَّةُ بهذا التشبيه، مثل: التحسين، أو التقبيح، أو التحقير، أو التقريب، أو المدح، أو الذم، أو ما أشبهَ ذلك؛ وَيَتعَلَّقُ بالتشبيهِ ثَلاثَةُ مَباحِثَ: الأولُ: فِي أَزْكانِهِ، والثانِي: فِي أَفْسَامِهِ، والثالثُ: فِي الغَرَضِ مِنةً<sup>11</sup>.

تقول مَثلًا: "فُلَانٌ كَالْبَحْرِ كَرَمًا"، فالمرادُ به المدح والثناء مثلًا، "بأداة": وهمي أداةُ التشبيه.

إِذَنْ لابد في التشبيهِ من أربعة أشياء: مُشبَّةٌ، ومشبَّةٌ به، وأداةُ تشبيهٍ، ووجهُ الشبه.

فإذا ذُكِّرِتْ هذه الأربعةُ فهو أضعف ما يكون من التشبيه، ولهذا قال رحمه الله: «الأمرُ الأوَّلُ يُسمَّى المشبَّه، والثاني المُشبَّه به، والوصف وَجُه الشبه، والأداة الكاف ونحوها، نحو: «الْعِلْمُ كَالنَّورِ فِي الهَدَايَةِ».

فلدينا الآن مُشبَّةٌ، ومُشبَّةٌ به، وأداةُ التشبيه، ووَجْه الشَّبَه.

ثم قال: «فالعلمُ مُشبَّةٌ، والنورُ مُشبَّةٌ به، والهدايةُ وَجْهُ الشَّبَه، والكافُ أداةُ النشبيه».

وقول المؤلّف -رحمه الله تعالى-: «الكافُ ونحوها» يَشملُ الحرفَ، والاسمَ، والفعلَ، فأداة التشبيه إما أن تكون حرفًا، أو اسمًا، أو فعلًا.

تقول: «الْعِلْمُ كَالنُّورِ فِي الهِدَايَةِ»، الأداةُ هنا حرف وهي الكاف، وتقول: «كَأَنَّ الْعِلْمَ نُورٌ فِي الهِدَايَةِ» فـ«كَانَّ»: حرف تشبيه أيضًا، وتقول: «الْعِلْمُ مِثْلُ النُّورِ فِي الهِدَايَةِ»، «مثل» اسم، وتقول: «العلمُ يُشبه النورَ في الهداية»، فهنا الأداة «يشبه» وهو فعل. فأداة التشبيه –كها ذكرنا– إما أن تكون فعلًا، أو حرفًا، أو اسبًا.

[١] يتعلق بالتشبيه ثلاثة مباحث: الأول يتعلق بأركانه، والثاني بأقسامه،
 والثالث بالغرض منه، والمبحث الأول في أركان التشبيه.

### الْمِحِثُ الأُولُ: فِي أَرْكَانِ التَّشبيهِ.

أركانُ التَّشْبِيهِ أَرْبِعةٌ: المُشبَّةُ، والمُشبَّةُ بِهِ، «ويُسمَّيانِ طَرقِي التَّشْبِيهِ»، ووَجْهُ الشَّيَهِ، والأداةُ.

وَوَجْهُ الشَّبِهِ: هُوَ الوَصْفُ الحَّاصُّ الَّذِي قُصِدَ اشْتِرَاكُ الطَّرَفينِ فيهِ، كـ«الهِذايةِ» فِي «الْعِلْم» و«النُّورِ».

وأداةُ النَّشْبيدِ: همِيَ اللَّفظُ الَّذِي يَدلُّ عَلَى مَغْنَى الْمُشَابَةِ، كـ«الكَافِ»، و«كَانَّ»، ومَا فِي معنَاهمَا. و«الكَافُ» يَلِيهَا المشبَّة بهِ، بِخِلافِ «كَانَّ» فِيَليهَا المشبَّة نحوَ:

كَـأَنَّ الثُّريَّا رَاحَـةٌ تَشْـبُرُ الـدُّجَا لِتَنْظُرَ طَالَ اللَّيلُ أَمْ قَدْ تَعَرَّضَا (١١٥٠)

[١] أركان التشبيه أربعةٌ: المُشبَّة، والمُشبَّة به، ويُسمَّيان طَرَقِي التشبيه، والثالثُ وجهُ الشَّبَه، والرابعُ الأداةُ. إِذَنْ فطرفا التشبيه: المشبَّه، والمشبَّه به، تقول: «مُحَمَّدٌ كَالْبُحْرِ فِي الْكَرَمِ»، طرفا التشبيه هما: «محمد، والبحر»، وأداة التشبيه «الكاف»، ووجه الشَّبَه «الكرم».

يقول المؤلف رحمه الله: ﴿ وَجَهُ الشَّبِهِ هُو الوصفُ الخاصُّ الذي قُصِدَ اشتراكُ الطرفين فيه، كـ «الهداية » في «العلم» و«النور»، تقول: «الْعِلْمُ كَالنُّورِ فِي الْهِدَايَةِ»، فـ «الهدايةُ» هي وَجهُ الشَّبَكِ، وتقول: «الطَّائِرَةُ كَالطَّرِ تَسْبَحُ فِي الهُوَاءِ»، وَجهُ الشَّبَه: «تَسبحُ في الهواء»، و«كالطبر» فيها أداة التشبيه وأحد الطرفين.

<sup>(</sup>١)البيت منسوب للسري الرفّاء، انظر غرائب التنبيهات لعلي بن ظافر الأردي (ص:٣٦)، ونهاية الأرب (١/ ١٣٦)، ومعاهد التنصيص على شواهد التلخيص (٢/ ٢٤)، وزَهْر الأَكُم في الأمثال والحكم لنور الدُّين اليوسي (٢/ ٨٠).

وَ«كَأَنَّ»: تُفِيدُ التَّشْبِيةَ إِذَا كَانَ خَبرُها جَامِدًا، والشَّكَّ إِذَا كانَ خبرُهَا مُشْتَقًا، نَحْوَ: «كَأَنَّكَ فَاهِمُّ»ًا!!

ويقول رحمه الله: (وأداةُ التشبيه هي اللفظُ الذي يدل على معنى المشابه، كـ«الكاف»، و«كأنَّ»، وما في معناهما. و«الكاف» يَلِيها المشبَّه به، بخلاف «كأنَّ» فيليها المشبه تقول: «كَأَنَّ الْغِلْمَ نُورٌ»، وتقول: «الْعِلْمُ كَالنُّورِ»، ومثال ذلك قول الشاعر: «كَأَنَّ الثُّرِيًّا رَاحَةٌ تَشْبُرُ الدُّجَا.. إلغ» فالمُشبَّة: «الثريا»، والمُشبَّه به: «رَاحَةٌ تُشْبُرُ الدُّجَا»، و«الثُرَيَّا»: عِبارةٌ عن مجموعة من النجوم تُشبهُ الراحة.

يقول الشاعر: كأن الثريا راحة تَشبُر الدُّجا، أي ثُقَدِّره، لتنظر طال الليلُ أم قد تَعرَّضا.

والشاهد من هذا قوله: «كانَّ الثُّريَّا راحةٌ»، فـ«كانَّ»: أداة تشبيه، و«الثُّريَّا»: مُشبَّة، و«رَاحَةٌ»: مُشَبَّه به، ووجه الشبه: «تَشبُر اللُّجَا». ويجوز أن يكون وجهُ الشبه مَخُدُوفًا تقديره: «في معرفة مِقدَار اللُّجَا»، أي: كأن الثريا راحةٌ تشبر الدجا في معرفة المقدار.

[1] يقول رحمه الله: "وكأن تُفيد التشبية إذا كان خَبرُها جَامِدًا، والشكَّ إذا كان خَبرُها جَامِدًا، والشكَّ إذا كان خَبرُها مُشْتَقًا » فأفاد المؤلف -رحمه الله- أن "كأنَّ » لها معنى آخر غيرُ التشبيه، وهي أنها إن دخلت على مُشتقَّ فهي للظن أو الشك، إذا كان مُشتقًا سواء كان اسمَ فاعل، أو اسمَ مفعول، أو فِعلا مُضارعًا، أو ماضيًا، المهم أن يكون مُشتقًا، فإنها تكون للظن.

ومثال الشك أي الظن: «كَأَنَّكَ تَفْهَمُ»، أو: «كَأَنَّكَ فَاهِمٌ»، أي أَظنُّك فاهمًا، وتقول: «كَأَنَّكَ قَدْ عَلِمْتَ هَذَا الشَّيْءَ»، فهذا أيضًا للظن. وَقَدْ يُذَكِّرُ فِعلٌ يُنبئُ عَنِ التشبيهِ نحوَ قولِهِ تعالى: ﴿إِذَا رَأَيْنَهُمْ حَبِنَتُهُمْ لُؤَلُؤًا تَنْوُرُ﴾[۱].

فالغرض من هذا أن أُخبرَك بأني أظن أنك فاهمٌ، لكن إذا قلت: «كَاأَنْكَ أَسَدٌ». فـ«أسد» اسم جامد، فتكون للتشبيه، هذا على قول المؤلف.

وفي القول السابق للمؤلف نظرٌ، فإذا قَصدتُ من قولي: «كَأَنَّكَ قَائِمٌ»، أني أَحسبُ أنك قائمٌ، أو أَظنُّ أَنَّك قائمٌ، فهي للظَّنِّ.

أمًّا إذا قُلتَ: «كَأَنَّكَ قَائِمٌ»، لطُول هَيْنة قُعودِك، فبعضُ الناس لفَرْط طُولِه يبدو واقفًا وهو جالس، فتكون حينتذ للتشبيه، فقول المؤلف -رحمه الله- إنها إذا دخلت على مُشْتقٌ فهي للشكُ أو للظن ليس على إطلاقه، بل على حسب ما يقتضيه السياقُ، فقد تكون للتشبيه، كها في المثال الذي ذكرناه، «كَأَنَّكَ وَاقِفٌ»، أي لطُول قامَيْك مَعَ جلوسك.

[1] يقول رحمه الله: "وقد يُذكر فِعلٌ يُنْبِئُ عن التشبيه، نحو قوله تعالى: ﴿إِنَّا مِنْبَهُمْ حَبِنَهُمْ وَلَوْلَا تَشْبِهُمْ الْمِنْ الْمَالُ على التشبيه "حسبتهم" أي شَبَهُمْهم؛ لأن معنى "حسبتهم أي شبهُمّهم؛ لأن ظننتهم لُولوًا منثورًا؛ تُشَهَّبُهم؛ يعني ظننتهم لُولوًا منثورًا؛ لأنهم يُشابِهُن اللوَلوَ المنثور، لِيكونَ الفِعلُ مُتضمًّنا للتشبيه، وليس من أدوات التشبيه الصَّريحة، فالصَّريحة كأن يقول: "فلان يُشْبه كذا»، فالصَّريحة أداة تشبيه صريحة.

أفادنا المؤلف -رحمه الله- بالمعنى الأخير أن من الأفعال ما يدل على التشبيه، وإن لم يكن بلفظه، مثل الآية السابقة.

وإذا قُلتَ: «فُلَانٌ كَالْبَحْرِ كَرَمًا»، فقد ذَكَرْت فيه الأركانَ الأربعةَ.

وإذَا خُذِفَتْ أداةُ التَّشبيهِ ووجهُهُ، سُمِّيَ تشبيهَا بَليغًا، نحوَ: ﴿وَجَعَلْنَا ٱلْيَلَ لِيَاسَا﴾ أيْ كاللَّباسِ فِي السَّنزِ<sup>[۱]</sup>.

ويجوز حَذْفُ وَجْهِ الشَّبَه، فتقول: "فَلانٌ كالبَحرِ"، وهذا أبلغُ مما إذا ذُكِر؛ لأنه إذا ذُكِر فقد قُلَدُ التَّشْبِهُ، بأنه يُشبِهُه في الكرم فقط، لكن إذا أُطِلق وحُذِف وَجْهُ الشَّبَه فهو يُشبَّهُ بالبحر في كل شيء، في الكرم، والسَّعَة، وغير ذلك.

وإذا قُلْتَ: "فُلَانٌ كَالْبَحْرِ»، وخَدْفُتَ وجة الشَّبَه، وأبقيتَ الأداةَ، ثم قُلْتَ: "فُلَانٌ بَحْرٌ»، فقَولُك: "فُلَانٌ بَحْرٌ» أبلغُ؛ لأنك إذا قُلتَ: "فُلَانٌ كَالْبَحْرِ»، فرَاضحٌ أنَّ فلانًا مُلحَق بالبحر، والبحرُ أعلى منه. أما إذا قُلتَ: "فُلَانٌ بَخْرٌ»، فقد صار معناه أنك جعلته هو البحر ذاته، فيكون هذا أبلغ.

[١] ولهذا يُسمَّى التشبيهُ الذي حُلِفَتْ منه الأداةُ، ووَجُهُ الشَّبَه، تَشبيهَا تَلغًا.

وسُمَّي بَليغًا؛ لأن فيه مبالغةً، فتقول مثلًا: ﴿وَيُدٌ بَحْرٌ »، فجعلتَ زيدًا هو البحر، فهذه مبالغةٌ، لكن لو قُلتَ: ﴿زَيْدٌ كَالْبَحْرِ »، فوَاضحٌ أن رُتُبَة زيد أقلُ من البحر، ولو قلتَ: ﴿زَيْدٌ بَحْرٌ فِي الْكَرَمِ » فقد قيَّدته، ولم تجعله مُشْبِهًا للبحر في كل شيء، لكن لو قُلت: ﴿زَيْدٌ بَحْرٌ »، لصار بليغًا.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿وَجَمَلْنَا اَلْتِلْرِياسًا﴾ [انبا:١٠] المُشبَّة: الليلُ، والمُشبَّة به: اللَّبَاسُ. وأفادنا المؤلفُ -رحمه الله في هذا المثال أنه ليس بشرط أن يكون التشبيهُ جُملةٌ تتكون من مبتدأ وخبر، حتى لو دخل عليها ناسخٌ فهي تَبْقى على ما هي عليه، فأصل الآية: "اللَّيلُ لِياسٌ، فقال الله ﷺ: ﴿وَجَمَلْنَا ٱلْبَلِيَاسًا﴾ أي كاللباس، قال: أي كاللباس في الشكل.

#### المبحَثُ الثانِي: فِي أقسامِ التشبيهِ :

يَنقسمُ التشبيهُ باعتبارِ وَجْهِ الشَّبهِ إِلَى تَمَّثيلِ وغيرِ تَمْثِيلِ:

فالتَّمْثِيلُ: مَا كَانَ وَجْهُهُ مُتْتَزَعًا مِنْ مُتَعَدِّهِ، كَتَشْبِيهِ الثُّرَيَّا بِمُنْقُودِ العِنَبِ المُتَوَّرِ.

# وغَيْرُ التَّمْثِيلِ: مَا لِيسَ كَذلِكَ، كَتَشْبِيهِ النَّجْمِ بِالدَّرْهَمِ [1].

وصَدقُ الله ﷺ وهو أَصْدق القاتلين، فذاتَ مَرَّة رَكبنا في الطائرة بعدما غَرَبتِ الشمسُ، فلما ارتفعنا رأينا الشمسَ، لكننا رأينا الأرض من تحتنا كأنها مَكْشُوةٌ بعَباءَ سوداء، ولم نرَ شيئًا سوى السواد، فشبحان الله العظيم.

فتبيَّن لنا ماهية قولِ الله ﷺ: ﴿وَجَمَلْنَا ٱلْيَلَ لِبَاسًا﴾ وقوله: ﴿يُمْشِى ٱلْيَلَ ٱلنَّهَارَ﴾ [الأعراف:٥] وما أشبه ذلك.

شبيحان الله العظيم، كانت الأرض كأنها مفروش عليها عباءة سوداء، مع أننا نرى الشمس ونحن في الطائرة، مما يدل على أن الله ﷺ قد أخبر العباد بها هو مُطابِق للواقع تمامًا، فصار هذا الليل لباسًا كاسيًا للأرض.

فهذا التشبيه نُسمِّيه بَليغًا؛ لأن الله جعلَ الليلَ لباسًا، فكأنه جعل المُشبَّة هو المُشبَّه به مبالغةً.

ولو قُلتَ: «عَلِيٌّ بَدْرٌ»، فهذا تَشْبيه بليغٌ، ولو قلت: «عَلِيٌّ كَالْبَدْرِ فِي الْإِضَاءَةِ أَوْ فِي الحُشْنِ»، لم يَصِر بَليغًا، فإذا حَذَفتَ الأداةَ ووجة الشبه صار بليغًا.

[١] ينقسمُ التشبيهُ باعتبار وَجْه الشَّبَه إلى تَمْثِيل وغيرِ تَمْثِيل، وينقسم أيضًا إلى مُفَصَّل ومُجْمَل. فإن كان مُفردًا بمُفرد فهو غيرٌ تَمْنيل، وإن كان جَمَعًا بمُفرد فهُو غَير تَمْثيل، وإن كان مُفردًا بجَمْع فهو تَمْنيل، أو كان جُمَّعًا بجَمْع فهو كذلك تَمْنيل.

فالتَّمْثيل: ما كان وجهُه مُنتزَعًا من مُتعدِّد، كتشبيه الثُّريَّا بعُنقود العِنَب المُنوَّر.

وغيرُ التمثيل: ما ليس كذلك، كتشبيه النجم بالدرهم.

وَجْهُ الشبه قد يكون مُتتزَعًا من صُورة مُتعدِّدة، ومعنى ذلك أن المشبَّة قَصَدَ أن يُشبَّه هذه الصورة بوُجُوهِها لا أن يُشبَّة كلَّ فرد منها.

والمثالُ الأوضحُ من مثال المؤلف –رحمه الله– في ذلك هو: لو أن رجلًا وقف على حديقة، فإذا فيها أنواع من الأوراق، والزهور، صفراء، وحمراء، وبنفسجية، وخضراء، فقال: «كَأَنَّ مَذِهِ الحَدِيقَةَ بِسَاطٌ مُؤشِّى»، ومعنى مُوَشِّى: أي مَنْقُوش.

فهذه صورة مُتعددِّة، كلُّ شيء له لون. فأنا الآن لا أُريد أن أُثنبُه الزهرةَ الحمراءَ مثلًا بهذا الوجهِ الأحمر في البساط، ولكنني أريد أن أُشبه الصورةَ كاملةً بالصورة كاملةِ.

وهذا ما يُسمِّيه أهلُ هذا الفن تَشبِيهَ التَّمْثِيل، وعكسُه التشبيه الفردي، وعبَّر المؤلف –رحمه الله – عنه بقوله: «غَيْرُ التَّمْثِيلِ» أي إنه يُشبِّه فَزَدًا بفَرْد.

وتَشْبِيهُ التَّمْثِيلِ كَتَشْبِيهِ التُّرِّقًا بِعُنقُود العِنب المُوَّر، والقُّرِكَ بِموعةٌ من النجوم، فهُنتُود العِنْب حَبَّاتُه مُتراصَّةٌ بعضها إلى بعض، والتُّريا كذلك نجوم مُجتمعةٌ بعضُها إلى بعض تَتبَيَّنُ كثرتُهُا إذا كانت السهاءُ صافيةً، وليس هنالك نورٌ لا من القمر ولا من الكهرباء وكان البصر أيضًا قويًّا. أما إذا كان هناك نورٌ فلا تَتبيَّن. وهذا تشبيهُ تَتَمِيلٍ؛ لأنه مُركَّب من الهَيْنة ومن الحَبَّات التي في الهيئة. فالهيئة أجرام مُنضَمَّ بعضُها إلى بعض، وكذلك الحبَّاتُ متعددة، فيُسمَّى هذا تشبية تَمْيلِ.

فالشُّريا مجموعةٌ من النجوم، إذا شبَّهها الإنسانُ بعُنقود عِنب فهذا تَشْيِّد بالصورة كاملة، وليس المقصودُ تشبيهَ كُلِّ نَجمةٍ على حِدَةٍ بحبَّةٍ من العُنقُود. ومن تشبيه التمثيل أيضا تشبيه حَصَى الجِبًار بحَبُّ البَاقِلَاء.

وقد شبَّه أحدُ الشعراءُ الثريا، والقمرُ قريبٌ منها حيث قال:

قَدْ أَذْبَرَتْ دَوْلَةُ الصِّيَامِ وَقَدْ بَشَّرَ سُفْمُ الِسهَلَالِ بِالْمِيدِ يَنْلُسُو النُّرَيَّا كَفَاغِر شَرو يَفْيَحُ فَاهُ لِأَكُلُ عُنْفُودِ<sup>(١)</sup>

والفاغِر هو الذي فَتَح فَمَه، يقول الشاعر: الهلالُ يتلو الثُّريا مثلَ مَنْ هو فاتِحٌ فَمَه يُريدُ أن يأكل عُنقودًا؛ لأن الهلالَ مُتَقوِّسٌ، والثُّرِيَّا أمامه.

فهذا النشبيةُ تَثِيلٌ؛ لأن المقصودَ تشبيهُ هذه الصورةِ كُلِّها، مثل الصورة التي شَيَّها.

إِذَنْ إذا كان وجهُ الشَّبَه مُنتزَعًا مِن مُتعدِّدٍ، وبينهها فَرق، فإنه يُسمَّى تَشْبيهَ تَمَّيلٍ، وإذا كان المقصودُ تشبيه فَرْد بفَرْد فهو يُسمَّى غيرَ تَمَّيلٍ. وأَقُواهُما في الخيال التشبيه التمثيلي، فهو أقوى بكثير من غير التمثيلي.

<sup>(</sup>۱) البيتان لابن المعتز، انظر أشعار أولاد الخلفاء لأبي بكر الصولي (ص:۱۸۷)، وأسرار البلاغة (ص:۹٦)، ومحاضرات الأدباء (۲/ ٥٦/)، ونهاية الأرب (٣/ ٥٣)، وخزانة الأدب وغاية الأرب للحموي (١/ ٣٨٧)، ومعاهد التنصيص (١/ ١٨).

يقول الشاعر:

## بَلِيتُ بِلَى الْأَطْلَالِ إِنْ لَـمْ أَقِفْ بِهَا وُقُوفَ شَحِيحٍ ضَاعَ فِي النُّرْبِ خَاتَـمُهُ (١)

فهو يدعو على نفسه بالبِلَى والهلاك إذا لم يقف على أطلال تحبويتِه كوُّ فوف هذا الشحيح مع خاتمِّه، وهذه أيضًا صورة تمثيلية في الواقع؛ لأنها مُمثَلَّةٌ من خاتم ضائع، ورجل شحيح يبحث عنه، فتجد أن الخيالَ – لا شك – أقوى في التشبيه التمثيلي من غير التمثيلي.

ويقول بشار:

كَأَنَّ مَثَارَ النَّفْعِ فَوْقَ رُؤُوسِنَا وَأَسْيَافَنَا لَيْلٌ تَهَاوَى كَوَاكِبُهُ (١)

هذا مِن أَبْرِعِ ما يكون من التشبيه، فبَشَّارُ بن بُرْد كان أعمى، فكيف له أن يأتي بهذا التشبيه؟ كأنَّ مَثَارَ النَّقع يعني في الكَرِّ والفَرَّ، والغَزْو والقِتال، فوق رؤوستا، حيث يُثارُ عُبَارٌ عظيمٌ، كأنه ليلٌ تهاوى كواكبُه. فهذا تشبيه بليغ في التمثيل، وهو من أروع ما يكون.

<sup>(</sup>١)البيت لأبي الطيب المتنبى، انظر شرح ديوان المتنبي للعُكبري (٣/ ٣٣٩)، والصُّنِّع المُنبِي عن حيثية المتنبي ليوسف البديعي (١/٤٧)، وشرح ديوان المتنبي للبرقوقي (٤/٣٤)، والوساطة (ص:٤٧١)، والمُمدة (١/ ٢٩٥)، وسمط اللآلئ في شرح أمالي القالي (٩٣٧/١)، وخزانة الأدب وغاية الأرب (٢/ ٤٧٤).

<sup>(</sup>۲) البيت في ديوانه (۱/۲۱۸)، والشعر والشعراء (۲/۷۶۷)، وعيون الأخبار (۲/۷۲)، والوساطة (ص.۲۰۲۳)، والوساطة (ص.۲۰۲۳)، والحيوان (۲/ ۲۹۶)، والوساطة (ص.۲۰۲۳)، والحيوان (۲/ ۲۹۶)، وأسرار البلاغة للجرجاني (ص.۲۰۲۳)، وأسرار البلاغة للجرجاني (ص.۱۹۲۶)، وإعجاز القرآن (۲/۲۱)، ويسر الفصاحة (ص.۲۶۲)، ومفتاح العلوم (۱/ ۱۵۱) (۳۲۷).

### وَيَنْقسمُ بِهِذَا الاعْتبارِ أيضًا إِلَى مُفصَّلٍ ومُجُمَلٍ [1]:

ويقولون إن هشام بن عبد الملك، كان عنده شاعر من الشعراء، فقال الشاعر:

وَالشَّمْسُ قَدْ كَادَتْ وَليًّا تَفْعَلِ كَأَتَّهَا فِي الْأُفْقِ عَيْنُ الْأَحْوَلِ (١)

وكان هِشامٌ أحولَ، فأَمَر به فحُجِب عنه مُدَّة، وقد كان قَبَلَ ذلك من خاصته: يَسْمَرُ عنده، ويُهازحه.

وهذا التشبية تَمثيلٌ؛ لأن لدينا أَفْقَا يُقابِلُه الجَفْنُ، ولدينا عينُ الشمسِ تُقابِلُها سوداءُ العين، والأحولُ تجد سوادَ عينِه مائلًا نحو الجَفْن، وكان الحليفةُ أحولَ، فيُعدُّ هذا تَعْبِيرًا له.

فهذا تشبيهٌ تمثيلي من أعل أنواع التشبيه؛ حيث لدينا في هذا التشبيه أُفقٌ، ولدينا شمسٌ، وعندنا جفن، وكذلك عين.

وقال المؤلف -رحمه الله-: «أما غيرُ التمثيل ما ليس كذلك» أي ما قُصِد به أن يكون وجُهُ الشبه مُنتزَعًا من مُتعدِّد، كتشبيه النَّجْم بالدرهم، فالدرهم مُستديرٌ أبيض، والنجم مستدير أبيض، والنجم مستدير أبيض، فهذا غير تمثيل؛ حيث شبَّه سيئًا واحدًا وهو النجم بواحد وهو الدرهم، لكن لو قال: «النُّجُومُ فِي السَّمَاءِ كَدَرَاهِمَ ثُشِرَتْ عَلَى بِسَاطٍ أَزْرَقَ، فهذا تمثيل، أي إنه شبَّة الصورة تُجتمعةً بالصورة مجتمعةً.

[1] وينقسم بهذا الاعتبار -أي باعتبار وجه الشبه- إلى مُفصَّل ومُجْمَل.

<sup>(</sup>١) البيت لأبي النَّجْم المَجْلِي، انظر الشعر والشعراء (٢/ ٥٨ه)، وعيون الأخبار (٤/ ٨٨)، العمدة (١/ ٢٢٢)، خزانة الأدب وغاية الأرب (١/ ٢١)، وكذلك القصة مذكورة هناك بكاملها.

[فالأول] مَا ذُكرَ فيهِ وَجْهُ الشَّبهِ نَحْوَ:

وَنَعْ رُهُ فِي صَـــفَاءٍ وَأَدْمُعِـــي كَــالَّآلِي (١١[١]

[١] فالأول: وهو المُفصَّل: وهو ما ذُكِر فيه وَجهُ الشبه.

إِذَنْ نقول: التَّفسيهُ الْمُصَّل: ما ذُكر فيه وجهُ الشبه؛ لأنك بَيَّنت وجهَ الشبه وفَصَّلته، وهذا يُسمَّى تشبيهًا مُفصَّلًا، كها لو قُلتَ: «فُلاَنْ بَحْرٌ فِي الْكَرَمِّ»، فهذا مُمُصَّلٌ؛ لأنك ما أَجْمَلَتَ، فلم تَقُل: «فُلاَنْ بَحْرٌ» فقط، ولكن قُلتَ: «فُلاَنْ بَحْرٌ فِي الْكَرَمِ»، ففصَّلت.

فإذا ذُكِر وجهُ الشبّه سُمِّي التشبيهُ مُفصَّلًا، مثاله قول الشاعر: «وَتَغُوُّهُ فِي صَفَاءِ… إلخ» المُشبَّةُ «الثَّغُرُّ، و«الدموغُ»، والمُشبَّه به «اللآلئ»، ووَجهُ الشَّبَه «في صفاء. إِذَنْ فقد ذَكَر وجهَ الشَّبَه، فيكون مُفصَّلًا.

يقول هذا الشاعر: إن نغزَه في الصفاء كاللآلئ، تُشبه اللؤلؤ، فهو مُمتمَدٌ على أسنانٍ بيضاءَ صافية، كصفاء اللؤلؤ، وأدمعي أيضًا كاللآلئ، فالدممُ عِبارة عن هذه النقط التي تخرج من العين، فتسيل على الحد. فيقول: إن أدمعي كاللآلئ، فقد جمع الشاعر بين تُغر عبوبه ودموعه في تشبيه واحد، في قوله: "وثغره في صفاء وأدمعي كاللآلئ».

إِذَنْ ينقسمُ التشبيهُ باعتبار ذِكْر وجه الشَّبه وحَذْفِه إلى قسمين: مُجْمَلٌ، ومُفصَّلٌ، فالمُجْمَلُ: ما حُذِف فيه وَجُهُ الشَّبه، والمُفصَّلُ: ما ذُكِر فيه وَجُهُ الشَّبه.

<sup>(</sup>١) البيت بلا نِسبة في نهاية الأرب (٤/ ٤٤)، و معاهد التنصيص على شواهد التلخيص (١/ ٩١)، والكشكول لبهاء الدَّين محمد بن حسين الحارثي العاملي الهمذاني (٢٤٦/١)، والكليات معجم في المصطلحات والفروق اللغوية لأبي البقاء الكفوي (ص٧١٠).

## وَ [النَّانِي] مَا لِيسَ كَذلِكَ، نَحوَ: «النَّحْوُ فِي الْكَلَامِ كَالْمِلْحِ فِي الطَّعَامِ» [١].

فتبينَ عندنا الآن: أن التشبية ينقسمُ من حيث وجهِ الشبه إلى قِسمين: تَمثيلي وغير تمثيلي، ومجُمَل ومُفصَّل.

فإذا كان وَجهُ الشَّبَهِ مُنتزَعًا مِن مُتعدِّد فهو تَشبيه تمثيلِ، وإلا فغير تمثيلِ. وإذا كان وَجهُ الشَّبهِ مَذكورًا فهو مُفصَّل، وإن كان غيرَ مَذكورٍ فهو مجُمَل.

ولكن أيهما أقوى المُجْمَل أم المُقصَّل؟ المُجْمَل أقوى؛ لأنَّك تَنبَّهت هذا بهذا تَشْبِيهًا مُطلقًا، ولو وُجِدَت الأداةُ، فإذا قُلتَ مَثلًا: «زَيْلٌ كَالْبُحْرِ»، فهو أبلغ من قولك: «زَيْدٌ كَالْبَحْرِ فِي الْكَرَمِ»؛ لأنك قَبَّدت الشَّبَه في الأخير، وفي الأول أطلَقَتَه. إِذَنُ فالمُجْمَل أبلغ من المُقصَّل.

[١] قال -رحمه الله- في مثال المُجمَل: «والثاني -أي المُجمَل- ما ليس كذلك، نحو: النَّحُوُ فِي الْكَلَامِ كَالِلْمِ فِي الطَّعَامِ"، فالملح في الطعام يُحسَّنه ويُشهِّه، كذلك النحو في الكلام يُحسِّنه ويُشهِّه.

فلو تكلَّم إنسان بكلام يَرفع فيه المنصوبَ، ويُجِّر فيه المرفوعَ، ويَجزم المرفوع، وغير ذلك من الأخطاء، فمثلُ هذا مهها كانت بلاغة كلامه، فإن الإنسان الذي يعرف النحو يَكره كلامَه.

وأما الإنسان الجيَّد في النحو والتطبيق، لأنه ليس شَرْطًا في كلِّ إنسانٍ يُجيد النحو أن يُجيد التطبيق، فالذي يتكلمُ بكلام لا يرفعُ فيه إلا المرفوع، ولا ينصب إلا المنصوب، إلى آخره، فيكون هذا من حُسْن كلامه.

وَوَجْهُ الشبهِ في قوله: «النَّحْوُ فِي الْكَلَامِ كَالِمْلِحِ فِي الطَّعَامِ» التحسين، والتشهية، والتقويم، والتهذيب، والله أعلم. وَيَنقسمُ باعتبارِ أَدَاتِهِ إِلَى مُؤكَّدِ: وهوَ مَا حُذَفَتْ أَدَاتُهُ، نحوَ: "هُو بَحْرٌ فِي الجُودِياً"ا.

وَمُرْسَلِ: وَهُوَ مَا لَيْسَ كَذَلِكَ، نَحُوَ: «هُوَ كَالْبَحْرِ كَرَمًا»[٢].

[1] ينقسمُ التشبيهُ باعتبار الأداة إلى قسمين: مؤكَّد، ومُرسَل:

فالمؤكّد: ما حُذفتَ منه الأداة، ومثاله كها قال المؤلف رحمه الله: "هُو بَحُرٌ فِي الْجُودِ"، فأصلُها: "هُوَ كَالْبُحْرِ فِي الْجُودِ"، فحُذِفت الأداة، فصارت الجملة: "هُوَ بَحْرٌ فِي الْنَجُودِ".

ونُسمِّي هذا مؤكَّدًا؛ لأن قولَك: «هُوَ بَحْرٌ» أَوْكَد من قولك: «هو كالبحر» لأنك ادَّعيت في المثال الأول أنه هو البحر ذاته، لكن قولك «هو كالبحر» من الواضح أنك شَبَّهت شبئًا بشيء.

ومَعلومٌ أن المُشبَّه ليس هو المُشبَّه به، فيكون حَذْفُ الأداة أبلغَ؛ ولهذا سُمَّي مُؤكَّدًا، والتشبيه في قوله: «هُوَ بَخرٌ فِي الجُّودِ»، مُفصَّل لذكر وجه الشبه.

[۲] والقسمُّ الثاني من قِسمَيِ التشبيه باعتبار الأداة هو المُُوسَل: وهو ما ليس كذلك، أي: ما ذُكِرت فيه الأداة، نحو: «هُو كَالْبَحْرِ كَرَمًا»، فالأداةُ هنا الكاف، فيكون التشبيه مُرسَلًا؛ لأنه لم يَدلً على بلاغة وتوكيد، فليس فيه مُقويًات.

وقول المؤلف –رحمه الله-: «كَرَمًا» ليس شرطًا هنا؛ لأن «كَرِمَا» وَجُهُ الشبه، ونحن هنا نُريد التشبيه من حيث الأداة، فقولنا: «هُوَ كَالْبُحْرِ» صار مُرسَلًا باعتبار الأداة، ومُجمَلًا باعتبار وَجُه الشبه، فإن قلنا: «هُوَ كَالْبُحْرِ كَرَمًا» صار مُفصَّلًا باعتبار وَجُه الشبه، ومُرسَلًا باعتبار الأداة. وَمنَ المؤكَّدِ مَا أُضيفَ فِيهِ المشبَّهُ بِهِ إِلَى المشبَّهِ نحوَ:

وَالرِّيحُ تَمْبَثُ بِالْغُصُونِ وَقَدْ جَرَى ﴿ ذَهَبُ الْأَصِيلِ عَلَى لُـجَيْنِ الْمَاءِ (١٩٥٠)

بَقِيت لنا حَالةٌ وهي: إذا حُذِفت الأداةُ ووَجْهُ الشَّبه، فهنا يُسمَّى التشبيه بليغًا، مثل أن نقول: ﴿زَيْدٌ اَسَدٌ»، أو ﴿زَيْدٌ بَحْرٌ»، أو ﴿زَيْدٌ بَدْرٌ»، وما أشبه ذلك، فصار عندنا الآن خسةُ أفسام في الحقيقة:

- ١ بَليغ: وهو ما حُذِفت فيه الأداةُ ووجهُ الشبه.
  - ٧- مُرسَل: وهو ما ذُكِرت فيه الأداةُ.
- ٣- مُؤكَّد: وهو ما حُذِفت منه الأداةُ بقطع النظر عن وجه الشبه.
  - ٤- مُجمَل: وهو ما حُذف منه وجهُ الشبه.
    - ٥- مُفصَّل: وهو ما ذُكِر فيه وجهُ الشبه.

هذه أقسامُ التشبيه، أما إذا كان وَجْهُ الشبه مأخوذًا من مُتعدَّد، فهو تشبيه تَمُيلي، وإذا كان تشبيه فَرْد بفرد فهو تشبيه غير تمثيلي.

[١] قال المؤلفُ رحمه الله: "ومن المؤكّد ما أُضيف فيه المُشبّة به إلى المُشبّة. والمُوكَّد ما حُذِفت منه الأداة، كقوله: "وَالرَّيحُ تَعْبَثُ بِالْغُصُونِ وَقَدْ جَرَى... إلخ».

و «الريح»: أي الهواء، و «تعبث»: أي تلعب، «بالغصون»: أي غصون الأشجار،

<sup>(</sup>١) البيت لابن خفاجة الأندلسي، انظر المُغْرِب في خُلِي المغرب لابن سعيد (٧/ ٣٧١)، وفضائل الأندلس وأهلها (ص:٤١)، وتُفْح الطيب (٣/ ٢٠١)، ونهاية الأرب (٣٨٣/١)، ومعاهد التنصيص (٧/ ٩٥).

تُمِيلُها هكذا وهكذا، يَمينًا ويَسارًا، «وقد جرى»: الواو للحال، و«ذهب الأصيل»: أي آخر النهار؛ إذ يكونُ أصفرَ كالذهب.

فقوله: «ذَهَبُ الْأَصِيلِ عَلَى لُجَيْنِ الْمَاءِ» أي أَصِيلٌ كالذَّهَبِ، على ماء كاللُّجَين، أي كالفضة.

إِذَنْ فَمَن المؤتَّد ما أُضيف فيه المُشبَّه به إلى الْمُشبَّه، والمُشبَّةُ به هنا اللَّهَبُ، وكذلك اللَّجينُ، والمُشبَّةُ هو: الأصيل، وأيضًا الماء؛ لأن الأصيلَ تَصفرُّ به الشَّمسُ فتكون كالذهب على لجُتِن الماء، والمعنى على ماء كاللَّجين، فهو أبيض صافي كالفضة. فهنا أضيف المشبه به إلى المشبه فصار بليغًا. إِذَنْ من البليغ ما يضاف فيه المشبه به إلى المشبه بالى المشبه،

#### والخُلاصَة أن أقسام التشبيه الخمسة هي:

- مُرسَلٌ يُقابِلُه مُؤكَّدٌ.
- مُفَصَّلُ يُقابِلُه مُجْمَلُ.
- بَلِيغٌ يُقابِلُه المُرسَلُ والمُفصَّلُ؛ لأن التشبية البليغ هو الذي خُذِفت أداته ووَجُهُ شبهه، فبحذف الأداة يكون مُؤكَّدًا، وبحذف وجه الشَّبه يكون مُحمَّلًا.

فإذا رأيت التشبيه مجُملًا مُؤكَّدًا فهو بليغ. وليس معنى البليغ الفصيح؛ لأن التشبية المُرسَلُ أيضًا لا شك أنه فصيح في مكانه، والتشبيه المُجملَ فصيحٌ في مكانه، والمفصَّلُ فصيحٌ في مكانه.

#### المبحثُ الثَّالثُ: فِي أغراضِ التَّشْبيهِ :

الغَرضُ مِنَ التَّشبيهِ<sup>[1]</sup>:

[إمَّا] بَيَانُ إِمْكَانِ المُشبَّهِ [<sup>11</sup>، نحو: فَإِنْ تَفُيقِ الْأَنَّامَ وَأَنْتَ مِنْهُمْ

فَإِنَّ المِسْكَ بَعْضُ دَم الْغَزَالِ (١)[١]

[1] قد يختلفُ الناسُ في الأغراض، فقد يتبادر لي أن الغرض من التشبيه كذا، ويتبادر لك أن غرض التشبيه كذا وكذا.

ولهذا ما أكثر ما يقع سُوء التفاهم بين الطالب والمدرس؛ لأن الطالب يرى أن الغرضَ من التشبيه كذا، والمدرس يرى أن الغرض منه كذا.

[٢] قوله: (بَيَانُ إِمْكَانِ المشبَّهِ) كالتَّشْبيهِ الضَّمنيِّ، وهو تَشبيهٌ لا يُدرَكُ فيهِ المشبَّهُ والمشبَّهُ بهِ مِنْ صُورةِ اللفظِ، وإنَّما يُلْمَحانِ بالقَرَائنِ، ويُؤتَى بهِ لبيانِ أنَّ المُشبَّة بهِ مُحكنٌ، نحو قرلِ المنتبَّي:

مَنْ يَهُنْ يَسْهُلِ السَهَوَانُ عَلَيْهِ مَا لَـجَرْح بِمَيِّتِ إِسلَامُ (")

[٣] فأغراضُ التشبيهِ كثيرةٌ، منها: بيانُ إمكانِ المشبَّه كقول المتنبي: ﴿فَإِنْ تَفُق الْأَنَّامَ... إلخِ﴾.

 <sup>(</sup>۱) ديوان المتنبي (۲۰/۳)، وشرح ديوان المتنبي للمُحكري (۱۹۸،۷۹۱)، والوساطة
 (ص:۱۲۹)، والإعجاز والإعجاز (ص:۱۸۲)، وأسرار البلاغة (ص:۱۲۳-۱۶۰)، والمثل السائر (۲/ ۲۶)، والمطراز (ص:۱۲۷)، وتباية الأرب (۲/ ۲۶).

 <sup>(</sup>٢) البيت للمتنبي، انظر شرح ديوان المتنبي للعكبري (١/ ١٦٥)، الشُّبع النُّبي عن حيثية المتنبي
 (٣٤٤/٢)، والوساطة (ص.١٦٥)، البديع (ص.٢٧٢)، وخزانة الأدب وغاية الأرب
 (١/٩٩٨)، ويقال: «لـجُرح» ولـجُرح» بضم الحاء أو فتحها.

فإنَّهُ ليَّا ادَّعَى أنَّ المَّمُدُوعَ مُباينٌ لأَصْلهِ بخَصائصَ جَعَلَتُهُ حَقِيقةٌ مُتفَرِّدةً، احتَجَّ عَلى إِمْكانِ دَعُواهُ بتشْيِيهِو بالِشكِ الَّذِي أَصْلُهُ دَمُ الغَزَالِ [1]

[1] قوله: "فإنه لما ادَّعى أنَّ المَمْلُوحَ... إلغ"، والمتنبي هنا نُجَاطب سيفَ الدولة قائلا: "فإن تَفُق الأنامَ وأنت منهم"، وهذا شيَّ مُستغرّب أن يفوقهم وهو منهم، فكيف يفوقهم وهو منهم؟ فقال: عندي دليلٌ على إمكان هذا الشيء؛ فإنَّ المسكَ بعضُ دمِ الغزال، فالمسك -وهو من أطيب الأشياء، ورائحته طيبة- بعض دم الغزال.

وليس كلُّ غزالٍ يُذبَع يَخرج منه دمٌّ يكون مِسكًا؛ حيث يقال: إن هناك غزلانًا مُعيَّنة تُسمى غزلانَ المسك، لها وقت يُأخذ المسك منها، ويُمرِّنونها على رياضات مُعيَّنة، ثم يَنفتح في بطنها شُرَّة، ويُحكِمُون عَزْل هذه الشُّرَّة عن بقية البدن بخيط، يربطونها جيدًا حتى لا يصل إليها الدم، وبعد مُدَّة تَيْس وتَصفَّر ثم تنفصل.

وهذا الدم الذي فيها هو المسك، وهو من أطيب أنواع الطيب، فأصل هذا المسك هو الدم، ومع ذلك صار طِيبًا لا نظير له.

فيقول الشاعر لسيف الدولة: أنت أيضًا من الأنام، من تُراب، ثم من نُطُفّة، ولكنك تَفوقُهم كما يفوق المسكُ دمّ الغزال، وهو منه.

وهذا التشبيهُ لم يأت على الصيغة المعهودة، فلم يقل: «كَأَنَّكَ بَيْنَ الأَنامِ وسْكُ من دم غَزال»، وهذا يُسمَّى التشبية الضَّمْني، وهو تشبيه لا يُدرَك فيه المشبهُ والمشبهُ به من صورة اللفظ، وإنها يُلمَحان بالقرائن، ويُؤتَى به لبيان أن المشبه به ممكن، وهذا أيضًا كقول المتنبي أيضًا: «مَنْ يَهُنْ يَسْهُل الـهَوَانُ عَلَيْهِ... إلى هذا تُشبيهٌ ضِمني، فلم يؤت فيه بالمُشبَّه والمشبه به على التركيب المعروف في اللفظ، لكنها يُلمحان من صورة اللفظ لمحًا.

والغرضُ من التشبيه الضَّمْني خاصةً بيانُ إِمْكانِ المُشبَّه. وفي البيت السابق: "مَن يَهُن" أي مَن أَلِف الهوانَ والذَّلَّ، يَسهُل الهوان عليه، مثل: "إذا لم تستح فاصنع ما شئت، فالذي لا يستحي يفعل أي شيء.

كذلك الإنسان المهين الذي لا يُهمه هَوانُه يسهل الهوان عليه، فهذا يُشُبُّه، وذاك يَشتمه، فلا يُبالِي، وقد يخرج للناس، وهو على غير المروءة التي تنبغي، ولا يهمه هذا.

يقول المتنبي: إن الذي يَهون ويَذِل يَسهلُ الهوانُ والذَّلَّة عليه، وعندي لك دليل على هذا، وهو: «مَا لجُرْح بِمَيِّب إِيلَامُ».

والجَرْحُ (بَفَتْحِ الجِيمِ» الفِعْل، والجُرْحُ (بَضَمَّهَا» الشَّقُّ ذاته، ونُرجَّح أن تكون التي وردت في البيت «الـجَرح»، «ما لـجَرحٍ بمَيَّتِ إِيلَامٌ»، فالملَّت لو قطَّعته تَقطيعًا لا يتألم، وهكذا الإنسانُ الهَيْنُ –من المهانة، وليس ضِد الشدة– لا يهمه.

إِذَنْ فبيتا المتنبي السابقان من هذا الباب؛ لأننا لا نرى صورةَ التشبيه على الوجه المألوف، وإنها لِمُحَتُّ من التركيب لمحًا، وواضح أن الغرض من ذلك بيان إمكان المشبه.

[وَإِمَّا] بَيانُ حَالِهِ، كَمَا فِي قُولِهِ: كَأَنَّـكَ شَـمْسٌ وَاللُـوكُ كَوَاكِـبُ

إِذَا طَلَعَتْ لِمْ يَبْدُ مِنْهُنَّ كَوْ كَبُ (١١١١

[١] وإما بيانُ حالِه، أي بيان حالِ المُشبَّه التي هو عليها، فها فَصَد المشبَّهُ إلا بيانَ الحال، ما فَصَد المقدارَ، ولا بيانَ الإمكان، ولا شبئًا، فقط فَصَدَ بيانَ الحال، كقوله: «كَآلَكَ شَمْسٌ وَالمُلُوكُ كَوَاكِبُ... إلخ»

وَوَجْهُ الشَّبَهُ مَاخُودٌ مَن قوله: ﴿إِذَا طَلَقَتْ لَمْ يَبَدُ مِنْهُنَّ كَوْكَبُ، أَي كَانْكُ في خَفاء الملوك أمامَ عُملوِّك وظُهورِك، كأنك شمسٌ وهم كواكبُ، ووَجُهُ الشبه ليس في قوله: ﴿إِذَا طَلَقَتْ، فقط، ولكنه مأخوذ من ذلك كله، من ﴿إِذَا طَلَعَتْ لَـمْ يَبَدُ مِنْهُنَّ كَوْكَبُ، فتجد النجومَ النَّبُرةَ الزاهرةَ – مثل سُهَيل– تتألق ليلًا، فإذا ما طَلَعت الشمسُ اختفت.

يقول النابغةُ: إن حالَك مع الملوك كحال الشمس مع النجوم، إذا طَلعتْ لم يَبدُ مِنهن كوكبُ، فهو يُفوقُهم، فالملوكُ لا تَظهر في حال وجوده في كل شيء، في الشجاعة، وفي الكرم، وفي السياحة، وفي الجِذْق، وفي غير ذلك.

وغالبُ التشبيهات يُراد بها بَيان الحال، فمثلًا لو أن رجلًا قَدَّم لك شايًا، وكان وَرَقُ الشاي كثيرًا، فسيصير تركيزُه قويًّا، فتقول: "هذا الشاي كأنه حِبْرٌ"، فالغالبُ أنك تَقصد بالتشبيه بيانَ حاله. وهكذا غَالِبُ التشبيهات يُرادُ بها بيانُ الحال.

<sup>(</sup>۱) البيت للنابغة الذبياني، انظر ديوانه (ص:۲۰)، وطبقات فحول الشعراء (۱/۲۱)، و الحيوان (۲۸/۳)، والشعر والشعراء (۱/۱۲۳)، والكامل (۲۱/۳)، والعقد الفريد (۱۸۹/۱)، (۲۷/۳)، ونقد الشعر (۲۱/۳)، والعمدة (۲/۱۱، ۱۷۸، وسر الفصاحة (۲/۲۵۲)، وأسرار البلاغة (۱(۲۰/۱)، والبديع (۲/۲۲)،

[وَإِمَّا] بَيانُ مِقدارِ حَالِهِ [1] نحوَ:

فِيهَا الْنَتَانِ وَأَزْبَعُونَ حَلُوبَةً سُودًا كَخَافِيَّةِ الْغُرَابِ الْأَسْحَمِ (١)

شبَّهَ النُّوقَ السُّودَ بِخَافِيةِ الغُرابِ بِيانًا لمقدارِ سوادِهَا.

[١] يقول رحمه الله: (وإما بيان مِقلَار حالِه)، أي مِقدار حال المُشبَّه، ومثاله
 قول عنترة: (فيهَا النُتَنَانِ وَأَزْبَمُونَ حَلْوبَةً ... إلخ».

و (فيها»: أي في الديار، والغرض من هذا التشبيه بيانُ مِقدار السَّوَاد، مثل سَوَاد الغراب الأسحم، فهذا بيانٌ للواقع، فلا يوجد غُراب أبيض، ولهذا قال الشاعر:

إِذَا شَسَابَ الْغُرَابُ أَتَيْتُ أَهْلِي وَصَارَ الْقَارُ كَاللَّبَنِ الْحَلِيبِ (٣)

نعم، فالغرابُ أسود، ولا يمكن أن يصير أبيضَ، ولا أشهبَ، ولو أن هناك شيئًا يُسمَّى غُرابًا أشهبَ فليس بغراب أصلًا.

إِذَنُ الغرضُ من التشبيه في بيت عَنترة بيان مقدار سواده وهو شديدٌ؛ ولذلك قال المؤلف -رحمه الله-: «شبّه النُّوقَ السُّودَ بتَخافِية الغُرُاب». و«خافِيةُ الغراب» هي ما دون القوادم، و«الأسحم»: الأسود؛ وهذا بيان لمقدار سوادها.

<sup>(</sup>۱) البيت لعترة بن شدّاد التَبْسي في معلقته انظر ديوان عنترة (ص:۱۹۷)، وجمهرة أشعار العرب (ص:۳۵۲)، وشرح المعلقات النسع (ص:۲۲۳)، وشرح المعلقات السيع (ص:۲٤۸)، والحيوان (۲/ ۲)، وخزانة الأدب ولب لباب لسان العرب (۳۹۰/۷).

<sup>(</sup>٢) بيت مجمهول القاتل، انظر حلية الأولياء لأبي نعيم (٧/ ١٨٩)، والفرج بعد الشدة لابن أبي الدنيا (ص:٧٧)، والجليس الصالح الكافي لأبي الفرج النهرواني (ص:٧٣)، وحياة الحيوان الكبرى (٢/ ٢٤٤).

[وإمَّا] تقريرُ حَالِهِ<sup>[۱]</sup>، نَحْوَ:

مِثْلُ الزُّجَاجَةِ كَسْرُهَا لَا يُجْبَرُ(١)

إِنَّ الْقُلُوبَ إِذَا تَنَافَرَ وُدُّهَا

. شُبَّةَ تَنافُرُ القُلوبِ بكَسْرِ الزُّجَاجَةِ تَثْبِيتًا لتَعلُّدِ عَوْدَتِهَا إِلَى مَا كانَتْ عليهِ منَ المَودَّةِ.

[١] قال رحمه الله: ﴿وَإِمَا تَقْرِيرِ حَالُهُۥ وَمِثَالُهُ قُولَ الشَّاعَرِ ﴿إِنَّ الْقُلُوبَ إِذَا تَنَافَقُ وُدُّهَا... إلخُ».

والودُّ: المحبُّه، أي إذا تَنافَر وُدُّ القلوب فلا يعود مَرَّة أخرى إلى ما كان عليه، ولا تعودُ القلوب إلى سابق عهدها من الأُلْقة والمحبة، مثل الزجاجة كسرها لا يُجبَر.

والحمد لله أن هذا البيت يكذبه الواقع، وكذلك الحال بالنسبة للزجاج، فالآن أصبح لدينا بفضل الله ما يجبر الزجاج.

والحقيقة أن معنى هذا البيت خطأ، فالقلوب قد يتنافر ودُّها، ثم تتآلف، ودليلُ ذلك قوله تبارك وتعالى: ﴿وَلَا شَتْوِى اَلْمَسَنَةُ وَلَا اَسَّتَهُ اَلَّهَ وَلَا اَلَّهَ عِلَّا اَلَّهَ فَإِذَالَذِى بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ مَكَرَّةٌ كَأَنَّهُ وَلِئَ حَمِيمٌ ﴾ انصلت:١٣] وفي الحديث: «أُخبِبْ حَبِيبَكَ هَوْنًا مَا فَمَسَى أَنْ يَكُونَ بَغِيضَكَ يَوْمًا مَا، وَأَبْغِضْ بَغِيضَكَ هَوْنًا مَا فَمَسَى أَنْ يَكُونَ حَبِينَكَ يَوْمًا مَاهًا ''ا.

 <sup>(</sup>١) هذا البيت لعله لصالح بن عبد القدوس، انظر اللطائف والظرائف لأبي منصور التعالبي
 (ص:١٩٦١)، وتاريخ عجائب الآثار في التراجم والأخبار للجبري (١/ ٢٦٧)، ومجاني الأدب في حدائق العرب لرزق الله شيخو (٤/ ٩١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في أبواب البر والصلة، باب ما جاء في الاقتصاد في الحب والبغض (١٩٩٧) وقال: هذا حديث غريب لا نعرفه بهذا الإسناد إلا من هذا الوجه، وقد رُوى هذا الحديث عن

[وَإِمَّا] تَزْيِينُهُ، نحوَ:

سَــوْدَاءُ وَاضِــحَةُ الـجَبِيـــــــــــن كَمُفْلَةِ الظَّبِي الْغَرِيـرِ<sup>(1)</sup> شبَّة سوادَهَا بسوادِ مقلةِ الظَّبِي؛ تحسينًا لـهَ<sup>(۱)</sup>.

والزُّجَاجِ الآن يتنافر ثم يتآلف، والحمد لله الذي أعطانا مادةً تَجْبُره إذا انكسر.

وعلى كل حال حتى لو فُرِض أن الزجاج لا يُجبَرَ، فإن القُلوب إذا تنافر ودُّها قد يجمع اللهُ بينها، فهذا يقع كثيرًا، ومُشاهَد أيضًا، لكن على كل حال هذا النشاعر يُريد أن يُقرَّر هذا الأمر، ولكننا نقول: في الحقيقة هذا التقرير ليس بواقع.

ويقول المؤلف -رحمه الله-: «شبَّه تنافرَ القلوب بكَسْر الزُّجاجة تثبيتًا لتَعلُّر عَودتها إلى ما كانت عليه من المودة».

[١] وإما تزيينُه -أي تزيين المشبّه- كقول الشاعر: «سَوْدَاءُ وَاضِحَةُ الجَبِين... إلخ».

فشبَّه سوادَها بسواد مُقُلَّة الظبي؛ تحسينًا لها، و الْقُلَّة العين، فهذا يَحَاف أن يهجوه الناسُ باختيار السوداءِ امرأةً له، فبيَّن أن سوادها كمُقلَّة الظبي الغَرِير، وهذا لا شك أنه تحسين لها.

فالحقيقة أن شيئًا يُشبَّهُ بمقلة الظبي لا بد من أن تستسيغه النفسُ، ويُزيَّن في القلب، فأراد أن يُريِّنها بهذا العمل.

<sup>=</sup> أيوب، بإسناد غير هذا رواه الحسن بن أبي جعفر وهو حديث ضعيف أيضا، بإسناد له عن عَلِيٍّ. عن النبي ﷺ، والصحيح عن عَلِيٍّ موقوفٌ.

<sup>(</sup>١) البيت مجهول القائل، انظر المنهاج الواضح للبلاغة، لحامد عوني (١/ ٨٢)، (٣/ ١٧٧).

#### [وَإِمَّا] تَقْبيحُهُ، نحوَ:

قِرْدٌ يُقَهْقِهُ أَوْ عَجُوزٌ تَلْطِمُ (١١٥١)

وَإِذَا أَشَـــارَ مُـــحَدِّثًا فَكَأَنَّـــهُ

[١] ومن أغراض التشبيه أيضًا تقبيحُ المشبَّه، وهو أشد، ومثاله قوله: «وَإِذَا أَشَارَ مُحَدِّثًا فَكَأَنَّهُ... إلخ».

أعوذ بالله، يقول في تَقْبيح أحد الناس: إنه إذا قام يتحدث فإنه يبدو مثلَ القِرْد الذي يُقَهْقِهُ.

فمهما أُوتِي الرجلُ من الفصاحة وحُسْن الأسلوب، فإن مَن يسمع هذا عنه فستكون صورتُه في مخيلته قبيحةً لا شك.

ويقول الشاعر في العسل:

وَإِنْ تَشَاأُ قُلْتَ ذَا قَسَىٰءُ الزَّنَابِيرِ وَالحَقُّ قَدْ يَعْتَريهِ سُوءُ تَعْبير (٢) تَقُولُ هَـذَا مُجَاجُ النَّحْلِ تَـمْدَحُهُ مَدْحًا وَذُمًّا وَمَا جَساوَزْتَ وَصْفَهُمَا

وهذا صحيح، ولهذا قال النبي ﷺ: «إنَّ مِنَ الْبَيَانِ لَسِحْرًا»<sup>(٣)</sup>، أي إذا تكلَّم الإنسانُ الفصيحُ البليغ عن شيء تُّحبه، فإنه قد يُنزِله بفصاحته وبلاغته إلى أسفل من القدمين أو بالعكس.

<sup>(</sup>١) البيت للمتنبي، انظر الوساطة (ص:١٥٠)، ومحاضرات الأدباء (٣٠٦/٢)، ونهاية الأرب (٣/ ٢٨٣)، والصبح المنبي عن حيثية المتنبي (١/ ١٥٢)، (٢/ ٩٠٩).

<sup>(</sup>٢) البيتان لابن الرومي، ديوانه (٢/ ١٦٩) باختلاف فيها، وانظر: المثل السائر (٢/ ٩٩)، وريحانة الكتاب ونجعة المنتاب للسان الدِّين بن الخطيب (٢/ ٢٨٧)، حياة الحيوان الكبري (٢/ ١٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب النكاح، باب الخُطْبة (٥١٤٦)، وأخرجه أيضا في كتاب الطب، باب إن من البيان سحرًا (٧٦٧)، ومسلم في كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب تخفيف الصلاة والخُطية (٨٦٩).

وَقَلْ يَعُودُ الغَرَضُ إِلَى المُشَبَّهِ بِهِ إِذَا عُكِسَ طَرَفَا التَّشبيهِ، نحوَ:

وَبَدَدَ الطَّسِبَاحُ كَانَّ خُوَّتُ لُهُ وَجُهُ الخَلِيفَةِ حِينَ يُمْتَدَحُ<sup>(1)</sup>

وَبُدُ الطِّسِبَاحُ كَانَّ خُوْتَ لُهُ وَالْمُوالِيفَةِ حِينَ يُمُتَدَحُ<sup>(1)</sup>

وَمثلُ هذَا يُسمَّى بالتشبيهِ المَقْلُوبِ [١].

يقول الشاعر: «فكأنه قِرد يُقَهِّقِهُ أو عَجُوز تَلْظُمَّ»، العجورُ تَلطم على خَدُها أو على رأسها، أو ما أشبه ذلك، هذا لا شك أنه يَقْبُح، مهم كان الرجلُ في حُسْن إلقائه الخطبة مثلاً، أو الكلام، أو إشارته بيده، مع كونه يُصِيب الإشارة. وعلى كل حال فالأغراض لا تنحصر في هذه فقط، ولكن لها أغراض كثيرة.

[1] أي قد تعود الأغراضُ السابقةُ، أو غَيرُها إلى المُشبَّه به. فالأغراض السابقة مثل: بيان إمكان المُشبَّه، أو تَقْبيحُه، أو تحسينه، أو بيان حاله، أو بيان مقدار حاله، أو ما أشْبَهَ ذلك، فقد يكون الأمُّر بالعكس، إذا عُكِسَ طَرَفًا التَّشبِيه، المُشبَّه والمُشبَّه به، أي أن يُجعلَ المُشبَّه به مُشبهًا، ومثاله قوله: "وَبَدَا الصَّبَاحُ كَانَّ غُرِّتَهُ... إلخ».

( آبكا الصباح ) الصباح إذا بدا يبدو مُسفرًا كأنه وجهٌ، ( كَأَنَّ غُرَّتَه ) أي بَيَاضُه، (وجهُ الحليفةِ حِينَ بَمُثَمَّتُحُ ) كان الأَوْلى أن يقول: ( كأنَّ وَجْهَ الحليفةِ حِين يُمثترَحُ عُرَّةُ الصَّباح )، لكنه عَكس، فيكون الغرض هنا نحسين المشبَّه به.

سبحان الله، أيها أَبْينُ، بياضُ الصبح أم وَجْهُ الخليفة؟ بياضُ الصبح، لكنه

 <sup>(</sup>١) البيت لمحمد بن وهيب، انظر عيار الشعر (ص:۱۸۸)، الصناعتين (ص:۹۳، ٤٥٥)، وسر الفصاحة (ص:۲٦٩)، وأسرار البلاغة (ص:۲۲۳)، وشرح ديوان المتني للعكبري (١٧٨/٢)، مقتاح العلوم (ص:٣٤٣)، ونهاية الأرب (٤٨/٧)، والطواز (ص:١٧٧)، (٣/ ١٨٨)، معاهدالتنصيص (٢/ ٥٧).

عَكَس فقال: «كأن غرَّتَه وَجْهُ الخليفة حين يُمتَدح».

كذلك يجوز أن يَكون الغرضُ من هذا التشبيه بيانَ حالِ المشبَّه به، فإذا قَلَبَ التشبيه فجَعلَ المشبَّه به مُشبَّهًا فإن الأغراض السابقة تنتقل من المُشبَّه إلى المُشبَّه به، وهذا يُسمَّى التشبيه المقلوب.

ومن التشبيه المقلوب أيضا قول الشاعر:

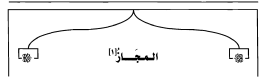
كَـــَأَتُمَا النَّـــَارُ فِي تَلَهُّبِهَـــا وَالْفَحْمُ مِـنْ فَوْقِهَا يُغَطَّبِهَـا رِنْجِيَّــةُ شَــبَكَتْ آنَامِلَهَــا مِنْ فَوْقِ نَارِنْجَةِ لِيُخْفِيهَا (ا

هذا تشبيهٌ مقلوبٌ؛ إذ شَبَّه النارَ وهذه حالتُها بالزنجية التي شبَّكت أَناملَها فوق نَارِنْجَة. والطبيعي أن تُشبَّه الزنجية بالنار، وليس العكس، وهو أيضاً تمثيل في الواقع، لكن التشبيه تمثيل في البيت الأول.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) البيتان لكشاجم، انظر ديوانه (ص:١٩٦١)، وشُرور النفس بعدارك الحواس الخمس لأبي العباس التيفاشي (ص:٣٦٩)، معاهد التنصيص (٢٠٢١)، الكشكول (٢١/ ٣٢).





[١] المجازُ، وما أدراكَ ما المجاز؟ اختلفُ الناس في وُجوده في اللغة العربية وعدم وُجُوده.

والذين قالوا إنه موجود في اللغة العربية اختلفوا في وجوده في القرآن وعدم وجوده.

ومن أهل العلم المحققين من قال: إن المجاز لا يُوجد في اللغة العربية، واحتجَّ لذلك بأن الكلامَ حقيقةٌ، ومعناه ما دَلَّ عليه لفظُه وسِياقُه، ولا يُستفاد المعنى في الحقيقة من الكلمات وَحْدَها؛ لأنَّ الكلماتِ ذاتها لا يمكن أن يَظهر معناها إلا بالسياق وقرائن الأحوال، وأن الكلمات ذاتها ليس لها معنى ذاتي، بل هي بحسب التركيب، وإذا كانت بحسب التركيب صار ما يُعيِّنُ المعنى هو السياقُ، وإذا تعيَّنُ المعنى فهذا هو الحقيقي.

فإذا قُلتَ: «رَأَيْتُ أَسدًا يَحْولُ سَيْفًا»، فهل يُمكِن لمن يسمع هذا الكلام أن يُشتَبه عليه الأسد الخقيقي بالأسد الشجاع؟ لا يُمكن، إِذَنْ هو حقيقة، فهذا اللفظ مُستعمَلٌ حقيقة في مَوضعه بقرينة الحال، لكن لو قُلت: «رَأَيْتُ أَسَدًا»، فهنا لا يُمكِن أن يُرادَ به الرجل الشجاع؛ لأنَّ الكلمةَ موضوعة في الأصل للحيوان المفترس المعروف، فتُحمَل عند عدم القرينة على ما وُضِعَت له أولًا.

فها عيَّنه السياقُ حَينئذِ فهو الحقيقة، ولذلك لا يصح أن تَنفيَه. وما لا يَدلُّ عليه السياقُ فليس بالمُرادِ أصلًا حتى نقول إنه حقيقة أو مجاز.

وهذا اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله- في كتابه «الإيهان» (أ) وتبعه فيه تلميذه ابن القيم رحمه الله، ونَصَرَه بأدلةٍ قوية في كتاب «الصواعقِ المُرسلَة» (أ) وبيَّنَ أن القولَ بالمجاز كَذِب على اللغة، وأنه ليس في اللغة مجاز.

ومنهم من قال: إن المجاز مَوجُود في اللغة وفي القرآن، ومنهم من قال: هو موجود في اللغة وليس في القرآن، كالشيخ محمد الأمين الشنقيطي رحمه الله، فقد الله رسالة تدل على أن المجاز ممنوع في القرآن، لكنه موجود في اللغة العربية (")، وحُجَّتُه في ذلك قوله: «إن من علامات المجاز جوازُ تُقْيه، ولا شيءَ في القرآن بجوز نفيه، فبَطَل أن يكون في القرآن بجازٌ، ومِثالُ ذلك لو قُلتَ: «رَأَيْتُ أَسَدًا يَخْمِلُ سَيقًا»، يجوز لأي شخص أن يُعارِض هذا القول، ويقول: ليس هذا بأسد، وإنها هو رجلٌ شجاعٌ، فمن علامات المجاز صِحةً تَفيه، وليس في القرآن ما يَصحُ نفيهُ.

ومنهم من قال: إن جميع ألفاظ اللغة بجاز، أي عكس كلام شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله، أي إن كل اللغة جازٌ، فلو قُلتَ: «ضَرَبْتُ زَيْدًا»، فهذا مجاز؛ لأنك ما ضَربت زيدًا، إنها ضَربْتُ جُزءًا من بدنه، ولو قُلتَ: «أَكَلْتُ الطَّعَامَ»، فهذا مجازٌ؛ لأنك ما أكلتَ الطعامَ، وإنها أكلتَ بعضَ الطعام، وهكذا.

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوى (٧/ ٨٧): كتاب الإيمان الكبير.

<sup>(</sup>٢) كما في مختصر الصواعقِ المرسلة، اختصار ابن الموصلي (٢/ ٦٩٠-٤/ ١٤٠٠).

<sup>(</sup>٣) منع جواز المجاز في المنزَّل للتعبُّد والإعجاز (ص٦-٧) ط.عالم الفوائد.

\_\_\_\_\_ والحاصلُ أن هذا القولَ ضعيفٌ لا يُؤخَذ به، ولا ينبغي أن يُعدَّ قولًا، إنها الأقوال هي الثلاثة المعروفة.

وللمجاز علامتان:

العلامة الأولى: صِحةُ نَفْيِه.

العلامة الثانية: تَبادُر غيرِ هذا المعنى لولا القرينةُ.

أما صِحةُ نَفيه فيقولون: إنك لو قلتَ: «رَأَيْتُ أَسَدًا مَعُهُ حَقِيبَتُهُ، فيصحُّ أَن أقولَ: ليس هذا بأَسَد حقًّا، لكن لو قلتَ: «رَأَيْتُ أَسَدًا يَفْتَرِسُ شَاهً، فلا يمكن أن تقول: ليس هذا بأسد، ولا نقول له مثلًا: هذا ذِئب أو شيء آخر، لا يمكن؛ لأن أقوى علامات المجاز أن يصح نَفْيُه.

ولو قُلتَ: "سَمِعَ الرَّجُلُ صَوْتَ المَدَافِعِ فَجَعَلَ إِصْبَعَهُ فِي أُذَّنِهِ"، فبمكن أن نقول: إنه لم يجعل إصبعَه كلَّه، إنها جعل رأسَ الإصبع. فإذن عَلامةُ المجاز أن يصح نَفْيه.

أما العلامة الثانية: فيقولون: تَبادُر غَيرِه لولا القرينةُ، والقرينةُ إما عقليةٌ أو لفظيةٌ، وستأتي إن شاء الله.

ومِن ثَم فهل يمكن أن نقول: إن في القرآن ما يصح نَفْيُه؟ مثل لو قال قائلٌ في قوله تعالى: ﴿ وَسَـٰكِ ٱلْفَرْيَكَ ﴾ [بوسف:٨٦] قال: لا، القريةُ لا تُسأل؛ فهذا لا يصح.

ولو قال في قوله تعالى عن الجدار: ﴿وُرِيدُ أَنْ يَنقَضَّى﴾ [الكهف:٧٧] فقال: لا، الجِدارُ لا يُريد أن يُنقضَّ، فهذا لا يصح؛ لأنه أثبته، فكيف يصح نفيه؟! .....

وهذا هو ما اعتمد عليه مَنْ منعوا المجاز في القرآن، وأجازوه في اللغة، قالوا: لأن تكذيب قائل اللغة لا يَضُر، لكنَّ تكذيبَ القرآن لا يمكن.

وعلى هذا التعليل ينبغي أن يُقَال: لا يُوجَد مجازٌ في القرآن ولا في الشَّنة أيضًا؛ لأنه لا يُمكّن أن تنفي ما أثبته الرسول ﷺ، لكنهم قالوا: إن الأحاديث بعضُها منقول بالمعنى، ولكن هذا لا يمكن أن ينفك عن إلزام الذي نقول، حتى ولو نُقِل بالمعنى، فهذا معنى ما قاله الرسول ﷺ، ولا يصح نفيه.

والذي يتبينُ لنا أنه ليس في اللغة بَجازٌ؛ لأنَّ الكلمةَ التي يُدَّعَى أنها بجازٌ هي في موضعها من السياق حقيقةٌ دَلَّ عليها السياقُ، وما دل السياقُ إلا على هذا المعنى؛ لأنه لا يمكن الدلالة على المعنى إلا بالسياق، والكلمة يتحدد معناها بالسياق.

مثال: يقول الله تعالى: ﴿إِنَّا مُهَلِكُوٓاأَهَلِ هَـٰذِهِ ٱلْفَرَيَّةِ ﴾ [العنكبوت:٣١] المُراد بالقرية هنا المساكن؛ لأنه لا يُمكن أن يكون المُرادُ أهلَها، وهو تعالى يقول: ﴿أَهْلِ هَـٰذِهِ الْفَرَيَّةِ ﴾؛ حيث يصير معناه أنه أضاف الشيء إلى نفسه.

وأما قوله تعالى: ﴿ فَكَأَيِّن مِّن فَـنَرِيَةٍ أَلْمَلَكُنَهَا وَهِى ظَالِمَةٌ ﴾ [الحج:٥٥] فالمرادُ بالقرية أهلُها؛ لأن القرية لا يمكن أن تُوصَف بالظُّلْم.

فإذن دلَّت «القَريةُ» على معنى في سياق، ومعنى مغاير في سياق آخر.

ولا يمكن أن يتبادر إلى ذِهنِ أحدِ من الناس في قوله تعالى: ﴿وَهِمَ ظَالِمَهُ ﴾ أن المراد البنيان، كما لا يمكن أبدًا أن يتبادر إلى ذهن أحد من الناس في قوله تعالى: ﴿إِنَّا مُهَلِكُوْلَآهَلِ مَذِوالْقَرْئِيَةِ﴾ أن المرادَ بالقرية هنا الأهلُ الساكنين. فتبين بذلك أن الكلامَ يتعين معناه بسياقه، وظاهرِ حال المُتكلِّم به.

وكذلك ظاهرُ ما يُضافُ إليه الخِطابُ يختلف به المعنى، فإذا قلتَ: «أَهْدَيْتُ إِلَى اللَّلِكِ هَدِيَّةً، وَأَهْدَيْتُ إِلَى طِفْلِ فِي الشُّوقِ هَدِيَّةً». فهذه هديةٌ وتلك هدية، فهديتي إلى الطفل مثلًا حَلْوى، فها هديتي إلى اللَّلِك إِذَنْ؟ أهي حَلْوَى أَيضًا؟ لا، لا يمكن، فها الذي أَخلَف المعنى هنا؟ لا شكَّ أن هذا بسبب اختلاف السياق والقرينة.

فاختلف المعنى الآن بحسب ما أُضِيفَ إليه الكلام، واللفظ واحدٌ، فِعل وفاعل ومفعول به، لم يتغير، ومع ذلك اختلف المعنى بحسب ما أُضيفَ إليه الكلام.

وعندما نقرأ قوله –سبحانه وتعالى–: ﴿ اللّهُ الّذِي خَلَقَكُمْ مَن صَفَفِ ثُمَّ جَمَلَ مِنْ بَشَغِفِ قُوَّةُ ثُمَّ جَمَلَ مِنْ بَعَدِ قُوَّةٍ صَعْفًا وَشَيّبَةً ﴾ [الروم:٤٥]، ونقرأ: ﴿ إِنَّ اللّهَ هُوَ الرَّزَّقُ ذُولَلْقُرُّةِ النَّمِينُ ﴾ [الناريات:٤٥] فهل نفهم من القوة هنا ما فهمناه من القوة فيها سبق؟ بالطبع لا.

وكذلك: ﴿إِنَّ خَيْرَ مَنِ اَسْتَغَجَّرَتَ الْقَوِقُ الْأَمِينُ﴾ [القصص:٢٦] فهل نفهم من القوي هنا ما نفهمه من قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللهَ هُوَ الزَّزَاقُ ذُو اَلْفُزُوۤ الْمَدِينُ﴾ لا يمكن أبدًا، وكذلك: ﴿وَلَيَنصُرُكَ اللهُ مَن يَنصُرُهُۥ إِنَّ اللهَ لَقَوِئُ عَزِيزٌ ﴾ [الحج:٤٠] لا نفهم من هذا ما فهمناه من ذاك.

إِذَنْ فالكلام يختلف معناه بحسب السياق، وبحسب ما يُضاف إليه. وإذا أخذنا بهذا الرأي استرحنا من القول: هذا مجازٌ، وهذا حقيقةٌ. ويقول شيخُ الإسلام رحمه الله: إن تقسيمَ الكلام إلى حقيقة ومجاز، لم يظهر إلا في آخر القرن الثاني أو في الثالث، وأما القرون السابقة فكانوا يجعلون الكلام حقيقة في سياقه، بدون مجاز<sup>(۱)</sup>.

قد يُقال: إن الكلام في هذا من باب فُضول العِلم، وليس الأمر كذلك، فالمسألة ليست بهيَّنة؛ لأن إثبات المجاز ادَّى إلى نتائج كبيرة عظيمة، فما أُنكِرت صفات الله ﷺ إلا بسبب المجاز، ولا أُنكِر الإيهان باليوم الآخر إلا بسبب المجاز، ولا أُنكِر الإيهان بوجود الرب إلا بسبب المجاز.

فالفلاسفة يقولون: كل ما قالت الرسل مما أضافته إلى الله أو اليوم الآخر فإنه مجاز، وهذا القول من أجل ألا يستقيم الناسُ، فليس من رب، ولا من يومٍ آخر -والعياذ بالله- ولا بَعْث، ولا جَزَاء، ولا آخره.

وكذلك المعتزلة والجَهْمِية في نَفْيِهم للصفات سَلكوا هذا المسلك. وكذلك مَن دُونهم ممن أنكر بعضَ الصفات وأقرَّ بعضًا، مثل: الأشاعرة، والمَاتْرِيدِية، كُلُّهم سَلكوا سبيلَ المجاز. فالمسألة ليست بَهِيَّة.

وكذلك أيضًا ما خَالف فيه بعضُ الفقهاء ما دلَّ عليه الكِتاب والسُّنة، فإن سبيلَه هكذا، أن يقولوا بأن هذا مجاز عن كذا.

والصوابُ في هذه المسألة أنه لا مجازَ في اللغة العربية، لا لأننا نقول: إن ظهور معنى هذه الكلمة أو تلك في السياق أبلغ، فكُلِّ يَعرف أن الأسدَ لا يُطلَق

<sup>(</sup>۱) انظر مجموع الفتاوي (۲۰/ ۵۰٪).

## هوَ اللفظُ المُستعمَلُ فِي غَيرِ مَا وُضِعَ لَهُ<sup>[1]</sup>، لعلاقةٍ<sup>[٢]</sup>، .....

إلا على الحيوان المفترس، لا شك، وكلَّ يَعرِف أيضًا أنه إذا ذُكِر الأسد بين كلهات تَدَلُّ على أنه يُرادَ به الرجلُ الشجاع، أن الكلام ذاتَه من حيث التركيب حقيقةٌ في معناه، ولا يتبادَر إلى الذهن أن المُرادَ به الأسدُ الحقيقي.

وكذلك إذا أَطلقتَ لفظَ البَدْر على وجه امرأة تشبيهًا به، فلا أحدَ يتصور أنه للقمر الحقيقي.

على كل حال نمشي على كلام المؤلف -رحمه الله- بناءً على ما مشى عليه، ولكننا لا نُقرُّه.

[١] يقول -رحمه الله- عن المجاز: «هو اللفظُ المُستعمَّل في غير ما وُضِع له» فخرج بذلك اللفظُ المُستعمَّل فيها وُضِع له، فإذا استعملت «الأسد» في الحيوان المفترس فهو غير بجاز، وإذا استعملته في «الرجل الشجاع» فهو مجاز.

وقوله: «هو اللفظ» يَشملُ الكلمة والجملة، وقوله: «المُستعمَل في غير ما وُضِع له» هذا باعتبار المُتكلَّم؛ لأن الذي يَستعملُه هوالمُتكلَّم.

وقوله: "في غَيرِ ما وُضِع له" أي مِن واضع اللغة الذي وَصَعها أولًا، ممن تَكلَّم باللغة من عَرَب أو عَجَم، وفي الشرع نقول: الكلمة قد تكون حقيقةً شرعيةً مجازًا لغويًّا أو بالعكس.

[۲] لكن لا بد في ذلك من قَيْد وهو العلاقة» أي لا بُد أن يكون بين المعني الحقيقي والمعنى المجازي علاقة؛ ولهذا لا نستعمل الخبز بدلاً من الثباب، فلو قُلتُ: «خُذ هذه عَشرةَ رِيالات اشتر ثبابًا»، فذهبتَ واشتريت بها خبرًا، وأتيتَ إليَّ

# معَ قَرينةٍ مَانعةٍ مِنْ إرادةِ المعنَى السابقِ[١]، .....

بكيس خُبْز، وتقول: هذا مجاز، سنقول: لا يصح هذا المجاز؛ لأنه لا علاقة بين الحبز والثياب.

فقوله: «لعلاقة» أي الصلة بين المعنى المجازي والمعنى الحقيقي، فمثلًا قوله تعالى: ﴿يَجَمَّكُونَ آَمَنِهُمُ ﴾ [البنرة:١٩] المرادُ الأناملُ، والعلاقة أن الأنامل جُزءٌ من الأصابع، ومثل: «أُعْتِقُ رَقَبَةً مُؤْمِنَةً»، المرادُ بالرقبة الإنسان كاملًا، والعلاقة أن الرقبة جُزء منه، وهكذا.

كذلك أيضًا قد تكون العلاقة «الصَّلَة» المُشابَة، مثل أن تقول: «هَذَا الرَّجُلُ يَتَكَلَّمُ بِالدُّرَرِ»، أي: بكَلهات تُشبِهُ الدرر، فالعلاقة بين «الدرر» و«الكلهات» هي المُشابَة في الحُسْن.

[١] قوله: "مع قريئة مانعة من إرادة المعنى السابق» أي مع قرينة من إرادة المعنى الحقيقي، فإن لم تُوجَد قرينةٌ تَمنع من إرادة المعنى الحقيقي فليس بالمجاز، ولا يجوز أن يُحمَل على المجاز إذا لم تكن قرينةٌ.

ولهذا نقول للذين حرَّفوا آيات الصفات وأحاديثها: ليس عندكم قَرينةٌ تمنع من إرادة المعنى الحقيقي، فإذا قالوا: اليد بمعنى النعمة، قُلنا: لماذا؟ قالوا: لأن هناك ما يمنع من إرادة المعنى الحقيقي -وهو عندهم العقل- فلا يُمكن أن يكون لله تعالى يدٌ، يقولون: لأن هذا يكزمُ منه أن يكون جسمًا، وأن يكون تُماثلًا للمخلوقات، وهذا تُمتنع، ولذلك صار ارتكاب المجاز ركيزةً يرتكز عليها المُعطَّلةُ، ومشوا على هذا.

#### إِذَنْ شروط المجاز:

الأول: أن يكون مُستعمَلًا في غير ما وُضِع له.

الثاني: أن يكون هناك عَلاقة بين المعنى الحقيقي والمعنى المجازي.

الثالث: أن يُوجَد قَرينةٌ تَمنع من إرادة المعنى الحقيقي.

فلو قلتَ: «رَأَيْتُ أَسَدًا» فقط، فالكلام ليس بمجاز؛ لأنه ليس فيه قرينةٌ تَدَلُّ على أن المُراد بالأسد الرجل الشجاع، ولو قلتَ: «رَأَيْتُ بَدُرًا» فهذا ليس بمجاز؛ لأنه ليس فيه قرينة.

وعلى هذا فلا بد من قرينة تمنع من إرادة المعنى الحقيقي، والقرينة إما لفظية، وإما حالية، وإما عقلية، وسيأتي هذا في كلام المؤلف رحمه الله.

إِذَنْ المجازُ منقولٌ عن الأصل، وفيه علاقةٌ، وفيه قَرينةٌ تَمَنع من إرادة المعنى الحقيقي.

فلو قُلنا مثلًا عن بعض الناس: «سَمِعُوا أَصْوَاتَ المَدَافِعِ فَجَعَلُوا سُوقَهُمْ فِي آذَانِهِمْ»، و«سُوق» جَمْع «سَاق» فهذا ليس بمجاز؛ لأنه ليس هناك علاقة، والصحيح: «جعلوا أصابعهم»، وليس «جعلوا سُوقَهم».

ولو قلت: ﴿أَعْنِقُ تُوبًا عن كَفَّارة يمين ﴾، فهذا لا يصلح؛ لعدم وُجود عَلاقة؛ لأن الثوب ينفصل عن صاحبه، فليس هناك عَلاقة، والثوب يكون على الحُر والمَبْد، وعلى كل أحد، وهو منفصل، فليس بمُلازم للجِسم.

فإذن لا بُد من علاقة، فإذا لم تكن علاقة فلا يمكن أن يكون مجازًا.

كالدُّرَرِ المُستعمَلةِ فِي الكلماتِ الفصيحةِ فِي قولِكَ: «فُلَانٌ يَتَكَلَّمُ بِالدُّرَرِ» فإتَّنا مُستعمَلةٌ فِي غَيرِ مَا وُضِعَتْ لهُ؛ إذْ قَدْ وُضِعَتْ فِي الأَصْلِ للآلمِي الحَقِيقيةِ، ثُمَّ نُقِلَتْ إِلَى الكَلِماتِ الفَصِيحةِ لعَلاقةِ المُشابَهةِ بَيْنهُمُّ افِي الحُسْنِ، والذِي يَمْنعُ مِنْ إرادةِ المعنَى الحَقيقيِّ قَرِينةُ "يَتَكَلَّمُ" (١١].

[1] يقول المؤلف رحمه الله: «كالدُّرَر المُستعملة في الكلمات الفصيحة في قولك: «فُكَنَّ يَتَكَلَّمُ بِالدُّرَرِ» فإنمًا مُستعملة في غير ما وُضِعت له؛ إذ قد وُضِعت في الأصل للآلئ الحقيقية، ثم نُقِلت إلى كلماتٍ فصيحة لعلاقةِ المُشابَهة بينهما في الحسن، والذي يمنع من إرادة المعنى الحقيقي قرينة «يتكلم».

فهنا نرى وَجُه الخلافَ بين من يقولون بالمجاز ومن لا يقولون به، فمن يقولون بالمجاز يَعنُّون الكلمة بدون سياق، فيقولون: «الدُّرَر، همي اللآلئ المعروفة، والمُرادبها هنا الكلمات التي تَخرج من فَمِه.

فإذن استُعمِلت «الدُّرَر» في الكلمات بجَازًا؛ لأنها استُعمِلت في غير ما وُضِعت له، فالذين يقولون: إنها مجاز، يقولون: إن الحقيقة ما تَبادَر من الكلام. وكلَّ يعرف أنك إذا قُلت: «فلان يتكلم بالدُّرَر»، فليس المعنى أن فمه مُملوءٌ دُررًا كلها تكلم قفزت واحدة.

إِذَنْ ما دُمنًا نعرف أن الكلام لا يمكن أن يَرِد على ذهن السامع أن المُراد بالدُّرر هنا الدُّرَر التي هي اللاّلى، إِذَنْ فهو حقيقي في نظرنا؛ لأن هذا هو المُتبادِر، ونحن اتفقنا جميعًا على أن الحقيقة هي التي تتبادر إلى الذهن، وهذا هو المتبادِر إلى الذهن، فإذن لا مجاز، لكن هؤلاء يُمدُّون أصل الكلمة بقطع النظر عن سياقها، وهذا خطأ، فالكلمة بدون سياق ليست بشيء، فلا بد من سياقي، أو لا بد من جُملة، وَكَالأَصَابِعِ المُستعمَلةِ فِي الأَناملِ فِي قَولِهِ تَعَلى: ﴿فَيَعَلُونَ أَصَيْمَكُمْ فِيَ انَانِهِم ﴾ فَإِنَّهَا مُستعمَلةٌ فِي غَيرِ مَا وُضِمَتْ لهُ، لعلاقةِ أنَّ الأُنْملةَ جُزُءٌ مِنْ الأُصبِع، فاستُعمِلَ الكُلُّ فِي الجُزِء، وقَرِينةُ ذلِكَ أنَّهُ لَا يُمْكنُ جَعْلُ الأَصَابِعِ بِتَهامِهَا فِي الآذانِ<sup>[1]</sup>.

ولهذا فالكلام -عند النحويين- لفظٌ مفيدٌ: «كَلَامُنَا لَفْظٌ مُفِيدٌ» (١٠).

يقول المؤلف -رحمه الله-: «اللَّررُ» هنا جَازُ؛ لأنها ليست هي الدُّرر بمعنى اللآلئ، فهم لا يتكلمون باللآلئ، وإنها يتكلمون بكلهات تُشبِه اللآلئ في الحُسُن، فأطلق على هذه الكلهات دُرَرًا، فلهذا كانت مجازًا.

[١] ويقول أيضًا: وكالأصابع المستعملة في الأنامل في قوله تعالى: ﴿يَجَمُلُونَ أَصَّيِّهُمُ فِي تَاذَايِمٍ ﴾ [الفرة:١٩]، فمن المعلوم أنه لا يُمكِن أن يجعل الإنسانُ كلَّ الإِصبُع في الأُذُنُ؛ إذ إن المعروف أن ثُقب الأُذن لا يمكن أن يدخل فيه الإصبع، لا من جهة السَّمّة، ولا من جِهة المُعْق.

فعندنا الآن قرينة مانعة، وهي أن الأصابع لا يمكن أن تَدخل كُلها في الآذان، فإنها مُستعمَلَة في غير ما وُضِعت له، لعلاقة أن الأُنمَلة جُزءٌ من الإصبع.

والمقصود يجعلون أناملهم في آذانهم، ولكنهم لقُوَّة جَعْلِهم وشِدَّة ضَغْطهم على الأذان صاروا كأنهم جعلوا الأصابع كلها داخلة في الأُذُن.

فهنا استعملت الأصابع في الجُرَّء من الأصابع، أي: الكل في مكان الجزء.

<sup>(</sup>١) ألفية ابن مالك (ص:٩)، وشرح ابن عقيل على الألفية (١/ ١٣)، وأوضح المسالك (١/ ٣٦).

وَالمَجازُ إِنْ كَانَتْ عِلاقتُهُ الْمُشَامِّةَ بَينَ المعنَى المَجَازِيِّ والمَعْنَى الحَقيقيِّ كَمَا فِي المثالِ الأوَّلِ يُسمَّى استعارةً الم

إِذَنْ فالكلمة مجاز؛ لأنها مُستعمَلة في غير ما وُضِعت له، لعلاقة أن الأُنمُلة جُزٌّ من الإصبع.

أما الذين يمنعون المجازّ فيقولون: من المعلوم عند كُلِّ مخاطَب أنك إذا قُلتَ: "فلان جَعَل إصبعه في أذنه"، أن المرادَ جَعَل جُزُءًا منه، وليس المراد أنه أدخل الإصبع كله، فهو حقيقة، لكن أحيانًا يقصد بذلك المبالغة. وأنهم من شِيدًة مُبالغتهم لسَدُّ آذاتهم يتكنون على الأصابع كثيرًا، حتى كأنهم أدخلوها كُلُها.

[١] العِلاقةُ بين المعنى الحقيقي والمجازي قد تكون المُشابهةَ، وقد تكون غيرَ المُشابهةَ، وقد تكون غيرَ المُشابهة، والمُنقدُ الدَّرَاهِمّ، فالعلاقة هنا المشابهة. والمُنقدُ الدَّرَاهِمّ، فالعلاقة هنا المُشابَهة، تُسبَّهت هذا الرجل بالبحر، فاستعرت لفظ البحر للديم، فالعلاقةُ هنا المُشابَهة، تُسبَّهت هذا الرجلَ بالبحر، فاستعرت لفظ البحر له فقلت: "رَأَيْتُ بُحْرًا يُنْقُدُ الدَّرَاهِمَ»، فالعلاقة المشابهة.

والعلاقة في قوله تعالى: ﴿يَجَنَّلُونَ آسَيِمُكُمْ فِي مَادَابِهِ ﴾ [البقر:١٩] علاقة غَيرُ المشابهة، فالأصابع هي الأصابع، لكنه عبَّر بالكل عن الجُرْء، فالعلاقة إذَنْ غير المشابهة، وهو المجاز المُرسَل مثل إطلاق الكل على البعض، أو البعض على الكل، أو السبب على المسبَّب، أو المسبَّب على السبب. فتيين الآن أن العلاقة تنقسم إلى قسمين:

علاقة مُشامَة.

<sup>■</sup> علاقة غير مُشابَهة.

# وإِلَّا فمجازٌّ مُرسَلٌ كَمَا فِي المثالِ النَّانِي[١].

[1] يقول المؤلف رحمه الله: إن كانت العلاقة مُشابَهةً بين المعنى المجازي والمعنى الحجازي والمعنى الحجازي والمعنى الحقيقي كما في المثال الأول هو: «فَكَلانٌ يَتَكَلَّمُ بِالدُّرَرِ»، فـ«الدُّرَر» هذه هي التي فيها المجاز، وإلا فمَجازٌ مُرسَل كما في المثال الثاني، والمثال الثاني هو قوله تعالى: ﴿يَجَمَلُونَ آمَنْهِكُمْ فِي اَذَانِهِم ﴾ فهذا مجاز مرسل.

\* \* \*





الاسْتِعَارَةُ: هِي جَازٌ عَلاقتُهُ المشامِةُ، كَقَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ كِتَنُّ أَنْزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِلْنُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَنتِ إِلَى ٱلنُّورِ ﴾ أيْ: مِنَ الضَّلالِ إِلَى الهدَى، فَقَدِ استُعمِلَتِ الظُّلَمَاتُ والنُّورُ في غَير مَعْنَاهمَا الحَقيقيِّ، والعَلاقةُ الْمُشابَهةُ بَيْنَ الضَّلالِ والظَّلام، والمُّدَى والنُّورِ، والقَرِينةُ مَا قَبَلَ ذلِكَ [١].

[١] القاعدة عندنا: إذا كان المجازُ عَلاقتُه المشامةَ فهو استعارةٌ، وإذا كان عَلاقتُه غيرَ المشابهة فهو مجازٌ مُوسَل؛ ولهذا قال المؤلف -رحمه الله- في الاستعارة: «هي جَازٌ علاقته المشابَهةُ».

وسُمِّيت استعارة من قولك: «اسْتَعَرْتُ الثَّوْبَ»، فأنا مَثلًا رجل فقير، وثيابي مُرقَّعَة، وغيرُ نظيفة، فذهبت إلى رجل، فاستعرت منه ثوبًا نظيفًا جميلًا، لا يلبسه إلا الأغنياءُ، فصار مظهري كالأغنياء، ولكن: أهذا حقيقة أم استعارة؟ هذا استعارة؛ حيث استعرت ثوبًا وارتديته، فصار كأني ذلك الرجل الغني نفسه.

فهكذا الاستعارةُ، تأخذ اللفظَ المُستعارَ وتَضَعُه على هذا المعنى، أو ذاك، فكأنك أَلْبَسْتَه ثوبًا غَيرَ ثوبه، ثوبًا مُستعارًا.

فلو قُلتَ: «رَأَيْتُ نَعَامَةً تَدُسُّ رَأْسَهَا فِي الرَّمْلِ»، فهذا حقيقة، لماذا نجعله حقيقة؟ لعدم وُجود القرينة، فنقول: هذا حقيقة، ولو قُلتَ: «رَأَيْتُ نَعَامَةً تَحْمِلُ كذلك: «فُلانْ يَتَكَلَّمُ بالدُّرِهِ هذا استعارة؛ حيث أخذنا الدُّرر الموضوع

كذلك: «فلان يُتكُلُمُ بِالدَّرَرِ» هذا استعارة؛ حيث أخذنا الدَّرَر الموضوع لنفائس الجواهر، ووضعناه على الكلمات.

فهذا وجه تَسويَيتها استعارةً من قولك: «اسْتَعَرْتُ الثَّوْبَ»، أو: «اسْتَعَرْتُ المَّاعَ»، وما أشبه ذلك. فأنا استعرتُ لفظَّ المشبَّه به لمعنى المشبَّه، فاستعرتُ الأسدَ مثلًا في الرجل الشجاع؛ لمعنى في هذا الرجل وهو الشجاعة، ولهذا أسميناها استعارة.

ومن هذا قوله تعالى: ﴿الرَّكِتَبُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِلْمُحْرِيَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمُنَ إِلَى ٱلثُّورِ ﴾ [ابراهبم:١] الكتابُ هو القرآن، والحظابُ للنبي- صلى الله عليه وعلى آله وسلم - وأضيف الإخرائج إليه؛ لأنه هو السببُ، وإلا فالمُخرِج في الحقيقة هو الله عَلَىٰ وقوله تعالى: ﴿مِنَ ٱلظُّلُمُنَتِ ﴾ أي: من ظُلمات الجهل، و﴿إِلَى ٱلنُّورِ ﴾ أي إلى نور العلم، و﴿كِنَتُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ ﴾ هو القرآن، ﴿لِلْمُحْرَجَ ﴾ اللام للتعليل، أي: لأجل أن تخرجهم من الظلمات إلى النور.

فهل المعنى يُحرَجُهم من الحجرة المظلمة مثلًا إلى الواحة البيضاء المُنيرة؟ لا، وإنها يخرجهم من طُلُهات الجهل والشِّرك إلى نور العلم والإيهان، لا شك في ذلك.

إِذَنْ فعندنا استعارةٌ في كلمة «الظُلُهات»؛ حيث استُعِيرت للجهل والشرك، و«إلى النور» استعيرت «النور» للعلم والإيهان.

يقول المؤلف رحمه الله: «أي من الضلال إلى الهدى»، والقرينة التي تمنع من إرادة الظلمة الحقيقية التي هي ضِد النور الحسي قوله تعالى: ﴿كِتَبُّ أَنْزَلْتُهُ إِلَيْكَ ﴾، فإن هذا يقتضي أن هذا الكتابَ النازلَ هو الذي يهدي الناسَ، ويُبَيِّن لهم العلمَ والإيبان، والكُفر والشرك، فيخرجهم من الظلمات إلى النور.

يقول المؤلف: "فقد استُعمِلت الظلماتُ والنورُ في غير معناهما الحقيقي، والعلاقة المشابمة بين الضلال والظلام، والهدى والنور؟؛ وذلك لأن الضالً -والعياذ بالله - كالذي يعيشُ في ظُلمة، لا يدري أين يذهب، يتخبط خَبْط عَبْط عَشواء، أما مَن أعطاه اللهُ عِلمًا وهُدَى فيشُلُ الذي يعيشُ في النور: ﴿ أَتَعَنَكُانَ بَيْتُمَا اللهِ وَهُدَى فَيشُلُ الذي يعيشُ في النور: ﴿ أَتَعَنَكُانَ بَيْتَمَا اللهِ وَهُدَى فَيشُلُ الذي يعيشُ في النور: ﴿ أَتَعَنَكُانَ مَنْتُلُهُ فِي الظَّلُمُنَتِ لَيْسَ عِمَانِج مِنْهَا ﴾ للانما: ١٢١٨.

فإذن نقول العلاقةُ واضحةٌ بين الظلمات المستعارة والمعنى المستعار له وهو الجهل والضلال، وبين النور والهدى.

وقوله: «والقرينة ما قبل ذلك»، أي قوله تعالى: ﴿كِتَنْبُ أَنْزَلْنَهُ إِلَيْكَ ﴾ فإن هذه هي القرينةُ المانعةُ من إرادة الظلمة الحسية والنور الحسي.

وللاستعارة إجراء، فيقال في إجراء الاستعارة السابقة: شُبَّهت الضلالةُ بالظُّلْمة، فعندنا مُشبَّة ومُشبَّه به، والجامعُ بينها قول المؤلف: بجامع عدم الاهتداء في كلِّ. وإذا جاءت كلمة «جامع» في باب الإجراء فالمراد بها العلاقة. إِذَنْ فالعلاقة بينها هي عدم الاهتداء في كل منها.

إِذَنْ نقول في الإجراء: شُبِّهت الضلالةُ بالظُّلمة، وهنا مُشبَّةٌ ومُشَبَّةٌ به، بجامع عدم الاهتداء في كلَّ، واستعير اللفظُ الدال على المُشبَّه به وهو الظُّلمة للمشبَّة وهو الضلالة على طريق الاستعارة التصريحية الأصلية هذا هو الإجراء. ويقال كذلك أيضًا في النور: ضَبَّه الهدى أو العلم بالنور بجامع الاهتداء في كُلُّ، ثم استعير لفظ النور المُشبَّه به للمُشبَّه على سبيل الاستعارة التصريحية الأصلية.

وكلمة «بجامع» تُوازي «علاقة»، وتُوازي «وجه الشبه» أيضًا.

واللفظ الدال على المُشبَّه به «الظلمات»، والمُشبَّه هو «الضلال» على سبيل الاستعارة التصريحية، ومعنى التصريحية هي: ما صُرَّح فيها بلفظ المُشبَّه به، وعندنا الآن «الظلمات» هي المُشبَّه به.

وقوله: «الأَصْلِية» احتراز من الاستعارة التَّبَويَّة، والفرق بينها أن الاستعارة إن كانت بِفِعْل أو مُشتَق فهي تَبَعِية، وسُمَّيت تبعية؛ لأنها جَرَت أولَّا في المصدر ثم بالفعل أو بالمشتق، ووَجْه ذلك أنك استعرت المعنى أولًا ثم حَوَّلته إلى مُشتقه: كاسم الفاعل، أو اسم المفعول، أو الفعل المبني للفاعل، أو المبني لما لم يُسمَّ فاعلُه.

أما إذا كانت الاستعارة في اسم جامد كالأسد، أو في مصدر كالظّرب، والأَكُل، وما أشبه ذلك، مثل قولنا لرجل يُتْلِف أموال اليتامى: «أَلَا تَعْجَبُ مِنْ أَكُلِ فُلَانٍ لِجَارٍ البَيْمِ؟»؛ حيث وَجَد ذاك الرجل حمارًا ليتيم فقتله، فقلنا تلك الجملة، والأكل هنا مجاز ومصدر.

فالاستعارة إِذَنْ أصلية؛ لأنها أجريت بالمصدر، وكذلك أيضًا لو كانت في اسم جامد مثل: الأسد.

وكلمة «الظُّلَمَات» التي في الآية جُمْع ظُلمة، فهي مشتقة منها، إِذَنْ فهي مصدر، فإذا كانت مَصدرًا أو اسمًا جَامِدًا فالاستعارة فيها أَصْلِية لا تبعية.

### وَأَصْلُ الاسْتِعارةِ تَشْبيهٌ حُذِفَ أَحَدُ طَرفَيْهِ، وَوَجْهُ شَبَهِهِ، وأداتُهُ اللهِ

فإن قُلت: «رَأَيْتُ أَسَدًا يَخْمِلُ كِتَابًا» تُرِيد بالأسد الرجل الشجاع، فالاستعارة تصريحية؛ لأنك صَرَّحت بلفظ المُشبَّه به، وهو «الأسد»، وأصلية لأن «الأسد» اسم جامد.

[۱] تَقدَّم أن الاستعارةَ تَجازِ عِلاقتُهُ المشابهُ، وكيفيةُ ذلك كها قال المؤلفُ -رحمه الله- هنا: أن تأتي بتَشْبِيه فَتَخْذِفَ أَحدَ طَرَّفَيْه ووَجْهَ شَبَهِه وأداتَه، فيبقى أحدُ طرفي التشبيه، فتقول مثلًا: (هَذَا الرَّجُلُ كَالْبَحْرِ فِي الْكَرَمِ»، ثم احذِف وَجْهَ الشَّبَه \*فِي الكرمِ»، واحذف أداة التشبيه «الكاف»، فتقول: (هَذَا الرَّجُلُ بَحُرِّ»، فبقي عندنا طوفا التشبيه: المشبَّه والمشبّه به، احذف أحدَهما «الرجل» وهو المُشبَّه، يبقى عندنا «بحر» وهو المُشبَّة به.

فإذا أردنا أن تكون الاستعارة تصريحية بُنِّقِي على المشبه به "بحر» فنقول مثلًا: «رَأَيْتُ بَحْرًا يَتَلَقَّى الضُّيُوفَ بِالْكَرَمِ»، وقولنا: "يتلقى الضيوف بالكرم» ليس وجة الشبه؛ لأن هذا فِعْلُه، وليس الكرم ذاته، فإننا لم نقل: «رَأَيْتُ رَجُلًا كَالْبَحْرِ فِي الْكَرَمِ»، وإنها قُلنا: «رَأَيْتُ بَحْرًا يَتَلَقَّى الضُّيُّوفَ بِالْكَرَمِ».

وإذا أردنا أن نمدح شَخصًا بالعلم مثلًا نقول: "عَلِيٌّ كَالْبَحْرِ فِي السَّعَةِ»، نحذف وجهَ الشَّبَ، فتصير: "عَلِيٌّ كَالْبَحْرِ»، ثم نحذف أداةَ التشبيه، فتصير: "عَلِيٌّ بَحُرٌّ»، ثم نحذف المشبهَ وهو "علي»، فيبقى معنا كلمة "بحر» وهي كلمة مفردة، فلا بد أن نجعلها في جملة مُفيدة، فنقول مثلًا: "رَأَيْتُ بَحْرًا يُعَلَّمُ النَّاسَ».

وإذا أردنا أن نَستعير الأسدَ للرجل الشجاع، نقول: "فَلَانٌ كَالْأَسَدِ فِي الشَّجَاعَةِ»، نحذف وجهَ الشَّبه، فتصير: "فَلَانٌ كَالْأَسَدِ»، ثم نحذف أداة التشبيه، والمُشبَّةُ يُسمَّى مُستَعارًا لَهُ، والمُشبَّةُ بهِ يُسمَّى مُستَعَارًا منْهُ، فَفِي هَذَا المثالِ المُستَعارُ لَهُ هُوَ الضَّلالُ والهُمَّدَى، والمُستَعارُ منهُ هوَ معنَى الظلامِ والنورِ، ولفظُ الظلماتِ والنورِ يسمَّى مستعارًا اللهِ

فتصير: "فَكَانٌ أَسَدٌ"، نحذف المُشبَّة افلانٌ"، فيبقى عندنا المُشبَّة به "الأسد" فلا بد من أن نجعلها في جملة مفيدة، فنقول مثلًا: "رَأَيْتُ أَسَدًا يَخْوِلُ سَيْفًا".

ولذلك قرَّبها المؤلف -رحمه الله- فقال: «أصلُ الاستعارةِ تَشْبِيهٌ خُذِف أحدُ طرفيه، ووَجُهُ شَبِهِهِ، وأداتُه».

و"أحدُ طَرَفَيْه" يعني إما المُشبَّة أو المُشبَّة به، والثاني وَجُّه الشَّبَه، والثالث الأداةُ، هذا أصله، ثم يُوتَى به في جملة مُفيدة؛ لأننا لو قلنا مثلًا: "بَحْرٌ" فقط لما حدثت فائدةٌ، فلا بدأن نأتي به في جملة مُفيدة، فنجد أن هذه الجملة اشتملت على تشبيه تُحْذِف أحدُ طرفيه، ووَجُهُ شبههِ، وأداتُه.

[۱] والمشبَّه يُسمى مستعارًا له، والمشبَّه به يُسمى مُستعارًا منه، وقبل يُسمَّى مُستعارًا؛ لأنك استعرته للمشبَّه.

وحَسَب رأي المؤلف استعرت اللفظ الدال على المُشبَّه به، ففي الآية: ﴿كِتَنَّ أَنْزَلْنَهُ إِلِنَكَ لِنُحْرِيمَ النَّاسَ مِنَ الظَّلْمَنَتِ إِلَى اَلنَّورِ ﴾ [براهيم:١] المستعارُ له هو الضلال والهدى، والمُستعار منه هو معنى الظلام والنور.

وحسب الرأي الثاني: المستعار هو الظلام والنور، فيقول: إن اللفظ الدال على المشبَّه به استُعِير، ولفظ الظلمات والنور، يُسمَّى مُستعارًا.

إِذَنْ الْمُراد بالظلمات الضلال، والمُراد بالنور الـهُدي والعِلم، فأصلُه أنه شَبَّه

وَتَنقسمُ الاستعارةُ إِلَى تَصريحيَّةِ: وهيَ مَا صُرِّحَ فيهَا بلفظِ المُشبَّهِ بهِ، كَمَا فِي قولِه:

فَأَمْطَرَتْ لُؤْلُوًا مِنْ نَرْجِسٍ وَسَقَتْ وَرْدًا وَعَضَّتْ عَلَى الْعُنَّابِ بِالْبَرَدِ (١)

فَقَدِ استَعارَ اللَّوْلَقَ والنَّرِجِسَ والوَرْدَ والغُنَّابَ والبَرَدَ، للدموعِ والعيونِ والحدودِ والأنامل والأسنانِ<sup>[1]</sup>، ......

الجهلَ والضلالَ بالظُّلمات، وشَبَّه العلمَ والهُّدى بالنور، بجامع الاهتداء في كلِّ، وبجامع عدم الاهتداء في كلِّ.

ففي الأول حَذَفنا أداةَ التشبيه ووجة الشبه والمشبه، وهو الضلال، وفي الثاني: الهدى، بقي معنا المشبه به، وهو «الظلمات» في الأول، و«النور» في الثاني، ويسمى هذا مستعارًا.

[١] ثُم إن الاستعارةَ تنقسم إلى قِسمين: تَصْرِ يجِيَّة ومَكْنِيَّة:

فالتصريحية: هي ما صُرِّحَ فيها بلفظ المشبَّه به، وهذا وَجْه تسميتها بالتصريحية، فالاستعارة فيها ظاهرة.

والمُكْنِية: هي ما صُرِّحَ فيها بلفظ المُشبَّهِ وحُذِف المُشبَّة به، ولهذا تُسمَّى مَكْنية؛ أي مخْفِية.

والمُشبَّهُ به مثل: «البحر، والأسد، والظلمة، والنور، والشمس»، وما أشبه

 <sup>(</sup>١) البيت للوأواء الدمشقي، انظر شرح ديوان المتنبي للعكبري (٣/٤٤)، ومقامات الحريري
 (ص:١٧٣)، والمثل السائر (٢/ ٩١)، ونهاية الأرب (٧/٣٤-٤٦)، والطواز (١/ ٩١، ٩٠١،
 ١٥٠)، والكشكول (٢/ ٢٤٤)، ونفح الطيب (٣/ ٩٩).

ومن أمثلة التصريحية قولك: ﴿رَأَيْتُ بَحْرًا قَدْ فَتَحَ بَابَهُ لِلضُّيُوفِ، أي رجلًا كريًا لأن المذكور معَنا المُشبَّة به.

وأيضًا: «رَأَيْتُ الثُّرِيَّا مُعَلَّقَةً بِيكِوهِ» فــ«الثريا» تعني عُنقود عِنَب مثلَ الثريا مُعلَّقٌ بيده، فالذي معَنا أيضا المشبه به.

ومثل رجل يُريد أن يشبه إنسانًا بالنجم لعلو مَرتبته فيقول: «رَأَيْتُ النَّجْمَ يَبُذُلُ الأَمْوَالَ لِلْفُقَرَاءِ، فهذه تصريحيةٌ أيضًا، كأنه في الأصل يقول: «رَأَيْتُ رَجُلَا يُشْبِهُ النَّجْمَ في الْهُلُوُّ، فحَذَف «رجلًا»، وحَذَف «يُشبه»، وحَذَف «في العلو» وأتى بالمُشبَّه به وهو «النجم».

ومثل قول الشاعر السابق: «فَأَمْطَرَتْ لُؤْلُوًا... إلخ».

وهذا بيتٌ عجيبٌ، وإن كان فصيحًا، فقد تَشدَّد قائله في الاستعارة، إلى جانب أن فيه لُيُونة، كما تظهر فيه الصَّنعة.

فقوله: «فَأَمْطَرَتْ لُؤْلُؤًا»: هذه امرأة تبكي، تنهال دموعها، فعَبَر عن ذلك بقوله: «فَأَمْطَرَتْ لُؤْلُؤًا»، يعني بذلك الدموع، و"مِنْ نَرْجِسٍ» يريد بذلك العيون، .....

والنَّرجس نوع من النبات، «وَسَقَتْ وَرْدًا» المراد بالورد الحندود، «وَعَضَّتْ عَلَى الْعُنَّابِ» العناب: نوع من النبات يَميل إلى السواد والحمرة؛ لأن أطراف أناملها مخضبة بالحِنَّاء الشَّبهة للعناب، «بالبَرّد» أي: الأسنان.

والمعنى: أمطرت دموعًا من عيونها، على خُدُودها، وعَضَّت على أناملها بأسنانها.

وعلى كل حال فهذا البيت مَليء بالاستعارات التصريحية:

الله المشارَت لَوْلُولاً): أي دُموعًا، وأيضًا في «أمطرت» استعارة، لأن أصلها: أنزلت دمعًا، فشبه الدموع بالمطر.

٢ - ﴿ وَسَقَتْ وَرْدًا »: أي خدًّا كالوَرْد.

٣- ﴿وَعَضَّتْ عَلَى الْعُنَّابِ»: أي على أناملها التي تُشبه العناب في لونه.

٤ - «بِالْبَرَدِ»: أي بأسنان بِيضٍ مثل البَرَدِ.

يقول رحمه الله: «فقد استعار اللؤلؤ، والنرجس، والوردَ، والعنابَ، والبردَ». وهذا ترتيب على طريقة اللَّفَّ والنَّشْر المُرَتَّب: فالدموعُ تُشبِه اللؤلؤ، والعيونُ كالنرجس، والخدودُ تشابه الوردَ، والأناملُ تَمَاثِل العنابَ، والأسنانُ تُشبه البَرَدَ.

فلو قال قائلٌ: ذُكِر أن المجازَ، سواء أكان علاقته المشابهة أو غيرَ المُشابِه، لا بُد فيه من فَرينة وعلاقة، فها القرينة التي تمنع من إرادة المعنى الحقيقي في البيت السابق؟

والجواب هو أنه لا يمكن أن تُمطِر لؤلوًا من نرجس، وكذلك يُقال في الباقي.

## وَإِلَى مَكْنِيَّةٍ: وَهِيَ مَا حُذِفَ فيهَا المشبَّةُ بِهِ، ورُمِزَ إليهِ بشيْءٍ منْ لَوَازِمِهِ<sup>[١]</sup>.

أما العلاقةُ في كل هذه الكلمات فهي المشابّه، شَبَّه دموعَها باللؤلؤ مثلًا. والغرضُ من ذلك التحسين، وكذلك يقال في البواقي.

والعلاقة بين العُنَّاب والأنامل هي: اللون المشترك بينهها؛ لأن العُناب لونه أحمر، وهذه قد صَبَغت أنامَلها بالحِنَّاء، فصارت تُشيِه العناب.

[١] الاستعارةُ المكنيَّة: هي ما حُذِفَ فيها المشبَّه به، ورُمِز إليه بشيء من لوازمه. فيُحذَف فيها المشبَّهُ به عكس التصريحية، لكن إذا حُذِف المشبهُ به فلا بُد أن يُرمَز إليه بشيء من لوازمه؛ لأنه لو لم يُرمَز إليه لمَا صارت استعارةً لعدم وجود القرينة.

مثال ذلك: ﴿ أُولَتِكَ الَّذِينَ اَشَتَرُاهُ الشَّسَلَةَ بِالْهَدُىٰ ﴾ (البتر:۲۰۱ الضلالة ليست شيئًا يُشتَرى، لكنه شبَّهها بسِلْمَة مَقصُودة ومُرادَة تُعلَلَب وتُشتَرى، وتُختَار على غيرها، وحُذِف المشبه به «السلعة» ورُمِز إليه بشيء من لوازمه وهو «اشتروا».

وقال الشاعر:

وَإِذَا الْمُنِيَّةُ أَنْشَبَتْ أَظْفَارَهَا الْفَيْتَ كُلَّ مَّيهَمَةٍ لَا تَنْفَعُ (١)

فهل للمَنيَّة أظفارٌ تُنشَب؟ لا، ولكنَّه شبَّه المنيَّة بالوّحش الذي أَنْشَب أَظفارَه، وحَذَفَ (الوّحْش، ورَمَز إليه بشيء من لَوَازمه وهي الأظفار.

<sup>(</sup>۱) البيت لأي ذؤيب الهذلي في عينيته الشهيرة، انظر المفضليات (ص:٣٦٦)، وجهيرة أشعار العرب (ص:٣٥)، والكامل له أيضا (٢/ ٢٧٧)، والفاضل للمبرد (ص:٥١)، والكامل له أيضا (٢/ ٢٧٧)، وقواعد الشعر (ص:٨٤)، والبديع (ص:٨٨)، وعبار الشعر (ص:٨٤)، وأملي القالي (٢/ ٢٥٠)، (م/ ٢٨٤)، ونقد الشعر (ص:٢٠١)، وأمالي القالي (٢/ ٢٥٥)، والموازنة (ص:٢٠١)، والصناعتين (ص:٤١٤)، وسر الفصاحة (ص:١٢٥)، ونهاية الأرب (٣/ ٢٧)، (٧/ ٥٥)، (٧/ ٢٣)، والطراز (١/ ٢٠)، (٣/ ١٨٤).

كَفَولِهِ تعالى: ﴿ وَٱخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الذُّلِّي مِنَ الرَّحْمَةِ ﴾ فقد استَعارَ الطائرَ للذُّلِّ، ثمَّ حَذَفَهُ، ودَلَّ عَلَيْهِ بشَّيْءٍ مِنْ لَوَازِيهِ وهوَ الجَنَا<sup>حُ [1]</sup>.

[1] وكذلك أيضًا كها قال المؤلف -رحمه الله- قوله تعالى: ﴿ وَٱتَّفِيضَ لَهُمَا
 جَنَاحَ ٱلذَّلِ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ ﴾ [الإسراء:٢٤] فقد استمارَ الطائر للذل، ثم حَذَفه ورَمَز إليه بشيء من لوازمه وهو الجناح، ﴿جَنَاحَ ٱلذَّلِ ﴾.

وهنا سؤال وهو: هل للذل جناح؟ لا، لكنه شَبَّه الذَّل بالطائر، ورَمَز إليه بشيء من لوازمه وهو الجناح، فقال: ﴿ وَآخَفِضَ لَهُمَاجَنَاحَ الدُّلِّ مِنَ الرَّحْمَةِ ﴾ فهو أبلغ من قولنا في غير القرآن: واخفض لهما الذل، لأنه يَطلُب خَفْضَ الجناح الذي يكون به الارتفاع، فإن الطائر يَطيرُ بجَناحيه فيرتفع؛ فقال: ﴿ وَٱخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الذِّلِ ﴾ ومع الذل يكون هذا أبلغَ.

ونقول في إجراء الاستعارة السابقة: شَبَّه الذل بطائر، واستُعِير لفظُ المشبَّه به وهو «الطائر» للمُشبَّه وهو «الذل» ثم حَذَف الطائر، ورَمَز إليه بشيء من لَوَازمه وهو الجناح، على طريق الاستعارة المكنية.

وهنا سُؤال: كيف يُرَدُّ على مَن يستدل بهذه الآية على أن في القرآن مجازًا؟ نقول: الرَّدُّ على هذا أن الحقيقة والمجازَ ليستا باعتبار الكلمات مُفرَدةً، فالكّلماتُ المُفرَدةُ ليس لها معنى إلا باعتبار السياق، فباعتبار السياق يتبين المعنى، وقوله تعالى: ﴿جَنَاحَ اللَّذِل مِنَ الرَّحْمَةِ ﴾ هو تعبيرٌ معروفٌ عند العرب. فإذا قِيلَ -عندهم - اخفض جناح كذا، فالمعنى لا تَتَحَلَّ من العلو والارتفاع، بل ذُلَّ، ولو كُنتَ في مقام يقتضي أن تكون مُرتفعًا فلا بدأن تَذُلَّ، هذا معنى هذا التركيب عند العرب، فها دام هذا معناه عند العرب فهو حقيقي.

# وإِثْبَاتُ الجَناحِ للذُّلِّ يُسمُّونَهُ استعارةً تخيِيليَّةٌ ١٠].

ومن المعروف أن الذلَّ ليس له جناح، لكن لما كان الإنسان إذا استَعَلى على غيره وتَكَبَّر عليه وارتفع صار كأنه طائر، فأمِرَ أن يَخفِضَ الجَناح الذي يكون به الطيران حتى ينزل، ويكون بالنسبة لوالديه ذليلًا.

وحينتذ نقول: إن السياق يمنع تمامًا أن يكون المُرادُ أن الذُّلَ طائرٌ له أجنحة، وأن الله أمَره أن يَخفض له الجناح، فهذا شيء معروف أنه لا يمكن.

[١] يقول المؤلف رحم الله: (وإثباتُ الجَناحِ للذُّلُ يُسمُّونَه استعارة تَغْيِيليَّة»، فَوَجْهُ الشَّبه هنا خَفِيٌّ، لكن يَتخَيَّل أن للذل جناحًا، فيُثْنِيُّه له، وإلا فمعلوم أن الذَّلُّ خلافُ الارتفاع، فهو ليس شبيهًا بالطائر في الواقع، لكن هذا من باب التخييل لا الحقيقة.

وقوله تعالى: ﴿وَنَ ٱلرَّحْمَةِ ﴾ للتعليل والسببية، فيكون معنى الآية: ارحمها، واخفض لهما جناح الذل، ولا تتعلَّ عليهما؛ لأن الوالدين إذا بلغا الكِيرَ فمعروف أن الإنسان قد يحتقرهما، ويَضجَر منهما، وقد يُسيء إليهما، ويَتعنَّت معهما، ولا يرحمها، ولا يبالي بهما، إلا مَن هَداهُ الله.

ولهذا قال سبحانه وتعالى: ﴿ فَلَا تَقُلُ لَمُّمَا أَنُو وَلَا نَتُهُرَهُمَا وَقُلُ لَهُمَا فَرَلاً كريمًا ﴾ ثم قال: ﴿ وَإَخْيضَ لَهُمَاجَاكَ ٱلذُّلِ مِنَ الرَّحْمَةِ ﴾ فلا تتعلَّ عليهما مثلما يفعل -والعياذ بالله- بعضُ الشباب الآن في والديه الكبيرين، فيقول عن أبيه مثلًا بصورة غير لائقة: هذا الشايب العجوز، أو غير ذلك مما لا يليق بمقام الوالدين؛ استحقارًا واستخفافًا، وهذا خلاف ما أمر الله به معها.

وَتَنقسمُ الاستِعارةُ إِلَى:

أَصْلِيَّة: وهِيَ مَا كانَ فيهَا المُستَعارُ اسمًا غَيرَ مُشتقٌ، كاسْتِعارةِ الظَّلامِ للضَّلالِ، والنُّورِ للهُدَى<sup>١١</sup>ا.

ومن الاستعارات المكنية قوله تعالى: ﴿وَلِيَاسُ ٱلثَّفَوَىٰ ذَلِكَ حَيَّةٌ﴾ [الأعراف:٢٦] على رأي من يقول الاستعارة من هذا الباب، أنه تعالى شبَّه التقوى بثوْب يُلبَس، ثم حَذَفه، ورَمَز إليه بشيء من لوازمه وهو اللَّباس؛ لأن التقوى شيء معنوي، ليست بشيء حِسِّي يُلبَس.

والخُلاصَة: أن الاستعارة تنقسم إلى قسمين: تَصْرِيحية ومَكْنِية، فإن كان الموجودُ لفظ المشبَّه به فهي تصريحية، وإن كان الموجودُ لفظ المشبَّه به فهي تصريحية، وإن كان الموجودُ لفظ المشبَّه به في الاستعارة المكنية فلا بد من أن يكون هناك شيء من لوازمه، من أجل أن تتحقق الاستعارة؛ إذ لو لم يوجد شيء من لوازمه ما وُجِدت الضَرِينة شيء لا بد مِنه لتحقق المعنى المجازى.

ومَن يُبطِل المجازَ من العلماء، فليس لديه تَصْرِيحِية، ولا مَكْنِية، ويقول: كُلُّ هذا الكلام محمولٌ على الحقيقة، فلا يعترف بباب المجاز كله.

[1] تنقسمُ الاستعارةُ باعتبار الكلمة المُستَعَارَة إلى:

أَصْلِيَةً: وهي ما كان فيها المُستَعار اسمًا غيرَ مُشتَق، كاستعارة الظلام للضلال، والنور للهدي. وتَبَعِيَّة: وهِيَ مَا كانَ فِيهَا المُسْتَعارُ فِعلَا، أو حَرفًا، أو اسْيًا مُشْتَقًا، نحوَ: «رَكِبَ فُلانٌ كَتِهَى غَريهِهِ»، أيْ لازمَهُ مُلازَمة شَريدَةً<sup>[1]</sup>. ............

[١] وَتَبَعِيَّة: وهي ما كان فيها المستعار فِعْلًا، أو حَرفًا، أو اسْمًا مُشتقًّا.

إِذَنْ تنقسم الاستعارة باعتبار الكلمة المُستعارة إلى أَصْلِيَّة، وتَبَعِيَّه، وسُمِّيت تَبَعِيَّةً لأن إجراءَها بالفِعل، أو بالمُشتَّقُ فَرْعٌ عن إجرائها بالاسم الجامد؛ لأن الفِعل «اشتروا» مثلًا مأخوذ من الشِّراء، والشراء اسم جامد؛ لأن كل المصادر جامدة؛ فالشراء اسم جامد، و«اشتروا» مُشتق منه.

ولهذا تُسمَّى الاستعارةُ تبعيةً إذا كان المستعار فِعلًا؛ لأنها تجرى أولًا في المصدر، ثم في المشتق منه، وهو الفعل، أو الوصف، أو الحرف، على رأي المؤلف.

إِذَنُ فالاستعارة الأَصْلِية هي أن تكون الكلمةُ التي وقعت فيها الاستعارة «اسًا» فيخرج بذلك الحرف والفعل، و«جامدًا» فيخرج بذلك المشتق.

فإذا كان المُستَعار اسمًا جامدًا، أي غير مشتق، فإنها تكون أصلية؛ لأن الاستعارة وقعت في هذا اللفظ ذاته، لا في شيء مُتفَرَّع عنه، ومثاله استعارة الظلام المضلال، والنور للهدى، في آية سابقة، فالنبي ﷺ مِن وَصْفِه أنه نُجُرِج الناسَ من الظلمات إلى النور: أي نور العلم الظلمات إلى النور: أي نور العلم والإيان، فعندنا كلمة «ظلمات» اسم غير مشتق؛ لأنه جُمْع «ظلمة» والظلمة غير مشتق، فتكون الاستعارة هنا أصلية.

ومثل ذلك أيضًا:

وَرْدًا وَعَضَّتْ عَلَى الْعُنَّابِ بِالْبَرَدِ<sup>(١)</sup>

فَأَمْطَرَتْ لُؤْلُوًّا مِنْ نَرْجِسٍ وَسَقَتْ

<sup>(</sup>١) البيت للوأواء الدمشقى، وقد سبق تخريجه (ص: ٢٧٤).

.....

وهو بَيْتٌ سابق، فكلمة «لُؤلُؤا» الاستعارة فيها أَصْلِية؛ لأن اللفظَ جَامِدٌ، ومثلها «مِن نرجس»: أصلية، وكذلك «وردًا»: أَصلية، و«العناب»: أصلية، و«البَرّد»: أصلية؛ لأنها أسهاء جامدة.

ولو قُلتَ: «رَأَيْتُ أَسَدًا يَخْمِلُ حَقِيبَةً»، فـ«أسدًا» أصلية؛ لأن المستعار وهو الأسد اسم جامد غير مشتق.

#### كما تنقسم الاستعارة من حيث الكلمة المستعارة أيضًا إلى:

تَبَعية: وهي ما كان فيها المُستَعار فِعلاً، أو حَرْفًا، أو اسْمًا مُشْتَقًا، مثل: 
(﴿رَكِبَ فُلَانٌ كَيَفَيْ عَرِيهِ ﴿، وَعَريهُه أَي مَدِينَةُ الذي له عليه دَيْنٌ، فهل ركب كَتَفَيه وي الحقيقة ﴾ لا أنه لازَمَه مُلازَمَة شَديدةً للهُ الله لا كَتَفَيْه وي الحقيقة ﴾ لا يكن المتادية الله الله الله ويقول المؤلّف حرحه الله في شرحها: ﴿أَي لازَمَه مُلازَمَة شَديدةً اللهِ وَهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله الله الله الله الله وعلى المركوب، وكذلك المُلازِم، واستَعير لفظ المُستَّابة به وهو (الركوب الله شبه وهو (اللهوم) ثم الشبق وهو اللهوم الله الله الله الله الله الله المتعارة التبعية. وهكذا إجراؤها واضح.

وهناك مثالٌ أوضح من السابق، ولو أن المؤلفَ جاء به لكان أولى، وهو قوله تعالى: ﴿ أَوْلَتَهِكَ ٱلَذِينَ ٱشْـَتَرُهُا ٱلصَّـَكَنَةَ بِٱلْهُـدَىٰ ﴾ [البقرة:١٦] فقبل قليل أجرينا الاستعارة في الضلالة، وقُلنًا: شُبِيَّت الضلالة بالسَّلْعَة.

أما الآن فنُرِيد أن نُجرِيها في «اشتروا» فنقول: شَبَّه اختيارَهُم للضلالة بالاشتراء بجامع الميل والرغبة في كل منها، فالمختار يَميل إلى ما اختاز،، والمشترِي يَميلُ إلى ما اشتراه، ثم اشتقَ من الاشتراء «اشتروا» بمعنى «اختاروا» على سبيل الاستعارة التصريحية التبعية، وهذا الاشتقاق هو وجه كونها تبعية.

إِذَنْ نقول: إذا كان المُستَعار فِعلًا، أو مُشتقًا، أو حَرفًا، فهي تبعية.

[١] ومثال الحرف قوله تعالى: ﴿ أُولَتِكَ عَلَى هُدُى مِن تَرْفِهِمْ ﴾ [البقرة:٥] فلو نظرنا إلى كلمة «عَلَى» معنى من المعانى، فليس يُركب عليه.

لكن المؤلَّف - رحمه الله- يقول: «أي تَمَكَّنوا من الحصول على الهداية التامة» فلِتَمكُّنِهم ومُلازَمتِهم للهدى صاروا كالراكب عليه، فاستعيرت «عَلَى» للدلالة على التَّمكُّن.

ومثل: ﴿غَيْنَا يَشَرُبُ بِهَا عِنَادُ أَلَّهِ يُفَجِّرُونَهَا تَفْجِيرًا﴾ [الانسان:٦] على القول بأن «الباء» هنا بمعنى «مِنْ» فهنا استُعِير لفظُ «الباء» بدلًا عن لفظ «مِنْ» على سبيل الاستعارة التصريحية التبعية.

وكُلُّ استعارة تَبَعيَّة فإن قرينتها تكون استعارةً مكنيةً، بمعنى أنك إذا رأيت استعارة تبعية فلك أن تُجريًها في اللفظ ذاته، ولك أن تُجريَها في القرينة، وتقول الاستعارة التبعية هذه من لوازم المشبَّه به، فتكون مكنية.

ونحوَ قولِهِ:

وَلَئِنْ نَطَقْتُ بِشُكْرِ بِرِّكَ مُفْصِحًا فَلِسَانُ حَـالِي بِالشِّكَاتِةِ أَنْطَـثُ أَىٰ أَذَلُّ.

لكن إذا أُجْرَيتها مكنية فليس لك أن تُجرِيها تَبَعيةٌ في آنِ واحدٍ؛ لأن هذا تناقضٌ، فالقاعدة: أن كل تَبعية قريتتُها مَكْنِية، وإذا أَجْرَيتها في إِحداهما امتنع إجراؤها في الأخرى؛ لئلا يلزم أن تكون العبارة مُستكارة مِن وَجهين.

فمثلًا قوله تعالى: ﴿ وَلَمُنَا سَكَتَ عَن تُوسَى ٱلْفَصَبُ ﴾ [الأعراف:٢٥٥] إن أُجْرِينا الاستعارة في «سكت» صارت تصريحية تبعية، والقرينة أن «سكت» لا يُرادُ بها السكوت، وإنها يُرادُ بها الهدوء أو الانتهاء.

ونقول أيضًا: يجوز أن نُجِري استعارة في «الغضب» فنقول شُبِّه الغضبَ بإنسان وحُذِف المُشبَّة به ورُمِز إليه بشيء من لوازمه وهو: «سكت».

وإذا قُلنَا مثلًا: ﴿لَا تَأْكُلُ مَالَ الْبَيْهِمِ، لرجل يحرق مال اليتيم، فالفعل «تأكل» فيه استعارة تصريحية تبعية، تصريحية؛ لأن «الأكل» مُشبَّه به، وتَبَعِية لأن «تأكل» فِعْل، فهذا رجل رأيته بحرق مال اليتيم، فقلت له: (يا أخي، لا تُأكُّلُ مَالَ الْبَيْهِمِ»، أي لا تُذهِبُهُ، فنَبَّه الإحراقَ بالأكل بجامع الإتلاف في كل منها، ثم اشتق من الأكل «تأكل» على سبيل الاستعارة النصريحية التبعية.

وقد نقول: شَبَّه المال بالطعام، وحَذَف المشبَّه به «الطعام» وجاء بشيء من لوازمه وهو "تأكل» على سبيل الاستعارة المكنية.

[١] ومن الاستعارة التبعية أيضًا قول الشاعر:

## وَلَئِينْ نَطَقْتُ بِشُكْرِ بِرِّكَ مُفْصِحًا فَلِسَانُ حَالِي بِالشَّكَايَةِ أَنْطَقُ<sup>(١)</sup>

"لَطْقَتُ" هنا مُستعمَلة في معناها الحقيقي، فلسانُ حالي بالشَّكايةِ أنظنُ، ولسانُ الحالِ لا يَنطنُ؛ لأن لسان الحال معناه دلالة الحال على الشيء. ولهذا فتسبيح الكافرين لله تسبيحٌ بلسان الحال، يعني أن حالهم تدل على خالقهم سبحانه وتعالى. فهنا معنى لسان الحال دلالةُ الحال، وإلَّا فالحال ليس لها لسان.

يقول: إني إن نطقتُ بشُكر بِرِّك مُفصحًا وقلتُ أشكركَ على بِرِّك فإن لسان حالي أنطقُ من لسانِ مَقَالي.

فمَثلًا لو أن أميرًا أحْسَنَ إلى رَجلِ وأعطاه، ثم حَضَر إليه ذلك الرجل في لياس جميلٍ، ومَرْكَبٌ فَخْمٌ، ويَسكنُ في قَصْر مُزَيَّنِ بجميع ما تُزُيَّنُ به القُصورُ، وهو ليس لديه بيع أوشراء، وليس بتاجر، إذنْ فهذا يَدلُّ على بِرِّ الأمير به حقًّا، وعَطَفِه عليه؛ فلسان الحال أدلُ من لسانِ المقال.

لكن لو أن رَجلًا وَقَف بباب الأمير، وعَلَيه ثِيابٌ رَثَّة مُوقَّعَة مُشقَّقةٌ، وقد جـاء إلى قصر الأمير على حمارٍ أعرج، ثم قال للأمير: إني إن نطقتُ بأنَّك تَبَرُّنِ، وتَعْطِف عَلِيَّ، فلن يُصدِّقني أحدٌ؛ لأن الناس سيقولون: لو أن الأميرَ بَرَّه لمَا صارت ثِيابُه رَثَّة، مُوقَّعةً، مُشقَّقة، ويأي على حمار أعرج؛ ولأن حَالي تَدلُّ على أني أَشْكُوكَ لا أَشكُرُك، فلِسانُ الحالِ أَدلُّ من لسانِ المقال.

<sup>(</sup>۱) البيت لأبي نصر العتبي، انظر يتيمة الدهر (١٤٦٦٤)، وثمر القلوب في المضاف والمنسوب (ص:٣٣٢)، ولباب الأداب (ص:٢١٦)، وخاص الخاص (ص:٢٠٠، والإعجاز والإيجاز (ص:١٨٠) كل ذلك للثعالبي، ومعاهد التنصيص (٢٠٧١)، وروض الأخيار المنتخب من ربيع الأبرار، لمحي الدَّين محمد بن قاسم الخطيب (ص:٢٠١)

وَتَنْفُسهُ الاَسْتِعارةُ إِلَى مُرَشَّحَةٍ: وهِيَ مَا ذُكِرَ فيهَا مُلاثِمُ الشُبَّهِ بِهِ، نَحوَ: ﴿ أَوْلَتُهِكَ الَّذِينَ اَشْتَرُفُا الضَّلَالَةَ بِالْهُدَىٰ فَمَا رَبِحَت يَجْنَرُتُهُمْ ﴾ فالاَشْتِراءُ مُسْتَعارٌ للاَسْتِيدالِ، وذِكْرُ الرَّئِح والتَّجَارَةَ تَرْشِيعُ<sup>١١</sup>.

فهذا الرَّجُل في المثال الثاني حالُه كحال الشاعر الذي يقول: أنا إن نطق لساني بِشُكْر بِرِّك، فإن لسان حالي أنطقُ بالشِّكاية مِنك لا بالشُّكْر، أي أَدلُّ على عَدَم برِّك بي من لسان المقال.

فهنا استعار لفظ «أَنْطَقُ» لـ«أدل» وأَنطقُ مُشتقٌ من النُّطق؛ فهو اسم تفضيل. وعلى هذا فالاستعارة تكون تَبَعِيةً تَصْرِيحيةً، تبعية لأن اللفظ الذي جَرَت فيه مُشتقٌّ، وتصريحيةٌ لأنه ذُكِر فيها لفظ المُشبَّ به.

### [١] تَنقسمُ الاستعارةُ إلى: مُرَشَّحَةٍ، ومُجَرَّدَةٍ، ومُطْلَقَةٍ.

المُرْشَّحَةُ: وهي اسم مفعول من الترشيح، وهو التقوية، ومنه الآن: «رشَّحت فلانًا ليكون إِمامًا» مَثلًا، أي: قَوَّيْتُ جانِيَه؛ ليكون إمامًا، فالترشيحُ بمعنى التقوية، والاستعارة مَبنِيَّة على ادعاء أن المُشبَّة هو المُشبَّة به.

فإذا وُجِدَ في السياق شيءٌ يُلاثِم جانبَ المُشبَّه به صار في ذلك ترشيحٌ، أي تقويةٌ لهذا الادعاء.

يقول تعالى: ﴿ أُوَلَتِكَ الَذِينَ اتَشَكَرُا الصَّلَقَةَ بِالْهَدَىٰ فَمَا رَجِّت يَجْنَرُهُمْ ﴾ [البقرة:١٦] لنا أن نُجري الاستعارة هنا في «اشتروا» لتكون استعارةً تصريحيةً تبعيةً، ولنا أن نُجريها في «الضلالة» لتكون استعارةً مكنيةً قرينتها «اشتروا».

وقوله تعالى: ﴿فَمَارَعِكَ يَحَرَّنُهُمْ ﴾ فهذه الجملة تُقوِّي ادعاء أن الضلالة

وَالَى مُجَّرَدةِ: وهِيَ النِي ذُكِرَ فِيهَا مُلائمُ المُشَيِّهِ، نَحْوَ: ﴿فَأَذَفَهَا اللّهُ لِيَاسَ ٱلْجُرِعِ وَٱلْخَوْفِ﴾ استُعِيرَ اللّبَاسُ لَمَا غَشِيَ الإِنْسانَ عِندَ الجُوعِ والحَوْفِ، والإذَاقةُ تَجْرِيدٌ لذلِكَ اللّهِ

سِلْعة؛ لأن الذي يُتحدَّثُ عنه بالربح والخسارة هو الشِّراء الحقيقي، والتَّجارة تُناسِب الشراء؛ لأن المرءَ يشتري الشيءَ ليربح فيه أو ليَستعمِلَه في بيته مثلًا.

فهذه الجملة إِذَنْ تُعَدُّ تَقوِيةً، فَنُسمِّي هذه الاستعارة مُرشَّحَة، سواء قُلتَ: إنها مَكْنِية، أو قُلتَ: إِنها تصرِيحِية، إنها جُملة ﴿ فَمَارَعِت يَّمَنَرُهُمُ ﴾ تُلاثِم المُشبَّه به لا المُشبَّه، فتُسمَّى إِذَنْ مُرشَّحة أي مُقوَّاة.

[١] وأَمَّا المُجَرَّدَة: فهي عَكسُ المُرشَّحَة، وهي ما يُذكَر فيها ما يُلائِم المُشبَّه.

ومَعلومٌ أنه إذا ذُكِر فيها ما يُلاثِم النُّشِّة فإنها تَضْعُف؛ ولهذا سمَّوها مُجُرَّدة، ليس عليها ثيابٌ تسترها، بل هي مُعرَّاةٌ، وليس فيها ما يُقرِّيها.

ومنالها: ﴿فَأَذَقُهَا اللّهُ لِيَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلْخَوْفِ ﴾ [النحار:١١٢] يقول المؤلفُ -رحمه الله-: «استُعير اللباسُ لِيمَا تَحْشِيَ الإنسانَ عند الجوع والحوف، فالجوع ليس له لياس، وكذلك الخوف، لكن تَشبَّه ما يعتري الإنسانَ عند فقد الطعام من الجوع باللباس، وكذلك ما يحصل له من الخوف شُبَّة باللباس، فهنا نقول: شُبَّة الجوع والخوف بشيء أو بإنسانِ، وحُذِفَ ورُمِزَ إليه بشيء من لوازمِه وهو اللباس على سبيل الاستعارة المكنية.

وقوله تعالى: ﴿فَأَذَقَهَا اللّهُ ﴾ يقول رحمه الله: «الإِذَاقةُ تَجَرِيدٌ لذلك»، فالإذاقة تُلاثِم المشنَّبُه؛ لأن الذي يُذاقُ وله طَمْم هو الجوع، وكذلك الحوف، وليس الإنسان الذي شُبَّه به الخوف والجوع ورُبرز إليه بشىء من لوازمه.

### وإِلَى مُطلقةٍ وهيَ: التِي لمُ يُذكرُ معَهَا ملائمٌ نحوَ: ﴿يَنقُضُونَ عَهْدَاللَّهِ ﴾ [١].

كذلك أيضًا لو قُلتَ: ﴿وَأَيْتُ أَسَدًا يَخْمِلُ حَقِيبَةً وَعَلَى رَأْسِهِ عِقَالٌ»، فقولك: ﴿وَعَلَى رَأْسِهِ عِقَالٌ» يُعدُّ تَجْرِيدًا؛ لأنه يلائم الإنسان الذي شُبَّه بالأسد، إِذَنْ فهو يُلاثم المُشبَّه، ولذلك سُمَّي تجريدًا.

لكن لو قلتَ: «رَأَيْتُ أَسَدًا يَحْمِلُ حَقِيبَةً لَهُ لِيَدٌ وَأَظْفَارُهُ لَـمْ تُقَلَّمُ» فـ«رَأَيْتُ أَسَدًا تَجول حَقِيبَةً» نعرف منها من هو الأسد، إنه رجل شجاع، و«له لِيَدٌ وأَظْفَارُهُ لمُ تُقَلَّمٍ» فهذا يُناسب الأسد، إذَنْ فهو يُلاثم المشبَّه به، فيكون ترشيحًا.

وأيضًا إذا قلتَ: «رَأَيْتُ أَسَدًا يَـحْمِلُ حَقِيبَةٌ وَيَكْتُبُ بِقَلَمٍ»، فهذا تجريد؛ لأن قوله: «ويكتبُ بِقَلَمٍ» يُناسِب المُشبَّه، فإذن فهي مجردة.

وإذا قُلتَ: «رَأَيْتُ أَسَدًا يَخْمِلُ حَقِيبَةً وَيَفْتَرِسُ أَقْرَانَهُ"، فهذا تُرْشِيحٌ؛ لأنه يُلائِم المُشبَّه به. أما إذا قُلتَ: «رَأَيْتُ أَسَدًا يَخْمِلُ حَقِيبَةٌ"، فهذه مُطْلَقَةٌ.

فالحُلاصةُ: أنه إذا ذُكِر في الاستعارة ما يُلاثِم المُشبَّة به سُمِّيت مُرشَّحَةً، والترشيحُ يعني التَّقْوِية. وإذا ذُكِر ما يُلاثِم المُشبَّ فهي جُرَّدَة، أي كانك بعد أن ادَّعَيْت أنَّ هذا المُستعارَ له هوالمستعار، جَرَّدَته بذكر ما يُلاثِم المُستعار له. وإذا لم يُذكّر هذا ولا هذا فهي مُطْلَقة.

[۱] وتَنقسمُ الاستعارةُ أيضًا إلى مُطلَقَة: وهي التي لم يُذكَر معها مُلائِمٌ، نحو: ﴿وَيَقْشُونَ عَهَدَاللّهِ ﴾ [البقرة:۲۷] لم يُذكَر فيها مُلاثمٌ للمُشبَّه، ولا مُلائِمٌ للمُشبَّه به، فتُسمَّى مُطْلَقة، من الإطلاق؛ لأننا ما أضَفْنَا إليها شيئًا آخر، لا تَرشِيحًا ولا تَجْرِيدًا. وكذلك تُسمَّى مُطلَقة إذا ذُكِر فيها ما يُلاثِم المُشبَّة والمُشبَّة به.

## وَلَا يُعتبَرُ الترشيحُ والتجريدُ إلَّا بعدَ تمام الاستعارةِ بالقرينةِ [٢].

مِثل أن تقول: "رَأَيْتُ أَسَدًا يَخْمِلُ حَقِيبَةً، لَهُ لِبَدٌ، وَأَطْفَارُهُ لَمْ تَقَلَّمْ، وَلَهُ سَيَّارَةٌ فَخْمَةٌ»، فقولك: "له سيارة فخمة» يُلائِم المشبَّه، و"له لِبَدٌ وأظفارُه لم تُقَلَّم» يلائم المشبه به، فالآن نُسَمَّهَا مُطلَقةً.

إِذَنْ فَنَزِيدُ على كلام المؤلف -رحمه الله- فنقول: إذا ذُكِر فيها ما يُلاثِم الطرفين: المُشبَّه، والمُشبَّه به، فهي مُطْلَقةٌ.

ولكن لماذا لا نقول هي مُرشَّحَةٌ مُجُرَّدَةٌ؟ لا يمكن؛ لأن معنى مُرشَّحة مُقَوَّاة، ولا يوجد هنا تَقُوية؛ لأنه ذَكَر ما يُلائِم المُشبَّ، ولا مُجَرَّدة أيضًا؛ لأنه ذَكَر ما يُلائِم المُشبَّ به، إذَنْ تَقابَلا فَنساقطَا، فُسمَّى إِذَنْ مُطَلَقة.

[7] يقول رحمه الله: "ولا يُعتبر الترشيخُ والتجريدُ إلا بعد تمام الاستمارة بالقرينة المانعةُ من إرادة بالقرينة المانعةُ من إرادة المعنى الحقيق، ولهذا لا تُسمَّى القرينة تَرشِيحًا ولا تَجْريدًا، فمتلًا: ﴿ أَوَلَتِكَ الَّذِينَ الْمَعْمَ القرينة تَرشِيحًا ولا تَجْريدًا، فمتلًا: ﴿ أَوَلَتِكَ الَّذِينَ الْمَعْمَ القرينة تَرشيحًا ولا تَجْريدًا، فمتلًا: ﴿ أَوَلَتِكَ اللَّهِ فَهَلَ نقول إن "الضلالة» لا تُتاسِب المُشبَّة به، فلا نقول: إنها تَجْريد؛ لأن الاستعارة لم تستوف قرينتها، والذي منع من إرادة المعنى الحقيقي «الضلالة»، ولهذي أهدا القرينة فلا نَهْدُها تَرشِيحًا، ولا تَجْريدًا.

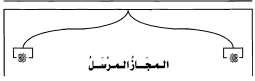
كذلك أيضًا: "رَأَيْتُ أَسَدًا يَجْمِلُ حَقِيبَةً"، فلا نقول إن قَوله: "يَحمِل حقيبةً" تَجريدٌ لأنه يُلاثِم المُشبَّه، بل نقول: هذه هي القرينة.

وعلى هذا فلا يكون ذلك التجريد أو الترشيح إلا بعد وجود القرينة.

فلو قال قائل في قوله تعالى: ﴿أَشْتَرُنُوا اَلشَّنَانَةَ بِٱلْهَدَىٰ ﴾ شُبِّهت الضلالة بالسَّلْعَة، وحُذِف المُشبَّه به، ورُمِزَ إليه بشيء من لوازمه وهو الاشتراء، ثم استُعِير من الاشتراء «اشتروا».

فلو قال قائل: سوف أجعل «اشتروا» تُلاثِم المُشبَّه به، وهو السِّلُعَة، فأُريد أن أَجعلَها تَرْشِيحًا، قُلنَا له: هذا لا يصلح؛ لأنه قَبْل استكهال القرينة.

فإذن لا يُعتبَر الترشيحُ والتجريدُ إلا بعد تمام الاستعارة ووجودها بقرينتها، والله أعلم.



هوَ مجازٌ عَلاقتُهُ غيرُ المشابهَةِ<sup>[١]</sup>.

 ١ - كَالسببيَّةِ: فِي قولِكَ: «عَظُمَتْ يَدُ فُلَانٍ عِنْدِي»، أَيْ نِعْمَتُهُ التِي سَببُهَا البدُلاً!

[١] المجاز المُرسل: هو مجاز عادقتُه غيرُ المُشابَهة، أي لا يوجد مُشابَهة بين المعنى الحقيقي والمعنى المجازي، ولكن هناك عَلاقة أخرى غيرُ المُشَابَهة، فالعلاقة إن كانت المُشَابَيّة فهي استعارة، وتقدَّمت أقسامها.

أما المَجَازُ المُرسَل فعلاقتُه غيرُ المُشَابَهَة، ويكون الجامعُ بينه وبين المعنى الحقيقي أو الصَّلة التي بينه وبين المعنى الحقيقي غَيرَ الْمُشَابَهَة؛ لأن العلاقة معناها الصلة.

وضابطُ المجَازِ المُرسَل: هو ما تُجُوِّزَ به عن غَيرِه بعَلاقَة غيرِ الشَّبَه.

وعَلاقَات المجَازِ الْمُرسَل مُتعدِّدة:

[٧] أولا: السَّبِيَّة: كما في قولك: «عَظُمَتْ يَدُ فُلَانٍ عِنْدِي»، فهل المراد باليد اليدُ الحقيقية وأن هذه اليد مثلًا صارت مثل الجبل في العظم؟ بالطبع لا؛ لأن مثل هذا يُعَدُّ دَمَّا، وعَبِيًا، ولكنَّ المرادَ باليدهنا النَّهْمَة. ولو أن المؤلف أتى بمثال أحسن من هذا لكان أولى، فلو قال مثلًا: «غَمَرَ بِي فُكَرَّ بِيَيوِ»، أي بنِعْمَتِه لكان أولى، إلا إذا كان عَدُوًّا لك، فقد يَغمرُك بيده الحقيقية ليُهلِكَك، إِذَنْ عبَّر باليد في المثال عن النَّعمَة؛ لأنها سبب النعمة.

وهناك فَرَقٌ بين المجَازِ المُرسَل السَّبَي وما يُسمَّى بالمجاز العقلي، فهناك مَن لا يستطيع التمييز بين المجازين، فإشكالها عظيم عند كثير من الدارسين، مع أن الفرق بينها ظاهرٌ، فالمجازُ المُرسَل السببي التَّجَوُّز فيه يكون في «الكلمة» لا في «الإسناد».

فمثلًا: «عَظْمَتْ يَدُ فُلَانِ عِنْدِي» إِسنادُ العِظَم إلى اليد بمعنى النَّعْمَة ممكن، لكن لو قُلنا: «بَنَى عَمْرُو بْنُ العَاصِ مَدِينَةَ الفُسْطَاطِ»، فستَجدُّ هنا أن «عمرو» يُراد به المعنى الحقيقي ويُراد بـ «بَنَى» المعنى الحقيقي أيضًا، لكنَّ إسنادَ البناء إلى «عمرو» فهذا ما يُسمُّونَه بالمجاز العقلي، فإذا كان النَّجَوُّز في «الإسناد» فهو مجاز عقلى وإذا كان النَّجوُّز في «الكلمة» فهُو بَجاز مُرسَل.

وفي الحقيقة السببية موجودة فيهها جميعًا، فـ ابنى عمرو بن العاص، أي أمر بالبناء، فهو السببُ فيه، لكن إسناد البناء إلى «عمرو» هذا هو المجاز العقلي.

والسَّبَبِية في قوله: «عَظُمَتْ يَدُ فُلَانٍ عِنْدِي»، فالتَّجوُّز الآن باليد، والمراد باليد –حسب كلام المؤلَّف– النَّعْمَة، فنقول: فهذا مجازٌ مُرسَلٌ علاقته السببية.

ومَعْنى السَّبَبية أن يُعَبَّر بالسَّبَبِ عن المُسَبَّبِ، فهنا عُبُّرَ بالسبب وهو «اليد» عن المسَبَّب، وهو النِّعمة. ٢- وَالْـمُسَبَّبِيَّةِ: فِي فَولِكَ: ﴿أَمْطَرَتِ السَّاءُ نَبَاتًا»، أَيْ مَطَرًا يَتَسَبَّبُ عَنْهُ النَّبَاتُ إِلَا .
 النَّبَاتُ ١٠١.

[١] ثانيًا: المُسَبَّيِكُةُ: كما في قولك: المَّاهَوَرَتِ السَّمَاءُ نَبَاتًا»، فالسماءُ لا تُمطِر نَباتًا، ولكنها تُمطِر ماءً يكون به النبات. وقد يُعَبَّر بهذا الإنسانُ المُشَدَّقُ.

والتعبير هنا بالمسبَّبِ عن السَّبَبِ، بالمُسبَّبِ وهو «النبات»، عن السَّببِ وهو «الماء»، وهذا عكس الأول.

فإذا عَبَرنا بالسبب عن المُشبَّبِ فعَلاقُته السَّببية، وإذا عَبَّرنا بالمُسبَّبِ عن السبب فالعلاقة المُسَبِّبيَّةُ.

وهنا «أَمْطَرَتِ السَّمَّاءُ نَبَاتًا»، أي مطرًا يتسبب عنه النبات، فعَبَّر عن السبب بالْمُسَبِّ، عَبَّر عن السبب وهو «الماء» بالمُسبَّب وهو «النبات».

ويقول الله تعالى: ﴿وَيُنِزِّكُ لَكُمْ مِنَ ٱلسَّمَآءِ رِزَقًا ﴾ اعلو:١٣] قالوا: إن هذا مجُازٌ مُرسَلٌ؛ لأن الله لا يُنزَّل الرِّزْقَ، ولكن يُنزَّل ماءً يكونُ به الرزق، فهو تجازٌ عَلاقتُه المُسبَّبِية.

وسبق أن قُلنا: إنَّ هناك رأيًا يقول: ليس في القرآن ولا في اللغة العربية مجازٌ، وعلى هذا نقول في قوله تعالى: ﴿ وَيُنَزِّكُ لَكُمْ مِنَ السَّمَلَةِ رِزَقًا ﴾ إن المطر ذاته رِزقٌ، فالناس يشربون منه، وتشرب منه أنعامهم، وتشرب منه زُرُوعهم، فهو ذاته رزق، ويأتي من بركته الرِّزق كما في قوله تعالى: ﴿ وَيَزَّلَنَا مِنَ السَّمَاةِ مَلَهُ مُُبَرَّكًا قَالْبَشْنَا بِهِـ جَنَّنِ رَجَّ الْمَصِيدِ ﴾ [ف:٩]. ٣- وَالْـجُزُنْيَةِ: فِي فَولِكَ: «أَرْسَلْتُ الْعُيُونَ لِتَطَلِعَ عَلَى أَحْوَالِ الْعَدُوّ»،
 أي الجَوَاسِيسَ [١].

[١] ثالثا: المُجْزِئِيَّة: كما في قولك: ﴿أَرْسَلْتُ الغُيُونَ لِتَقَلِّعَ عَلَى أَخْوَالِ الْعَدُوِّ، يَقُولُون: ﴿بَتَ اللِّكُ عُيُونَهُ فِي الْبِلَادِ»، هذا مثالُ كِتاب ﴿البَلاعَةُ الوَاضِحَةُ ﴿ وهو أُوضِع، فلا أحديَفهم أن المُلك خَلَع عُيونَه وجَعلَها تَمْشي.

إِذَنْ المرادُ بــ«العيون» الجواسيس الذين يَتجوَّلون في البلاد، فينظرون، ويجمعون الأخبار، ويَعرِفُون أخبار العدو.

وإرسال العيون ثابت أيضًا في عهد الرسول عليه الصلاة والسلام، فقد كان -عليه الصلاة والسلام- يبعث العيون؛ ليعرف أخبار العدو، وهذا داخل في قوله تعالى: ﴿ وَأَعِيدُوا لَهُم مَّا السَّتَعَلَّمُتُم يِّن ثُوُوّ ﴾ [الأنفال:١٠].

لكن كلمة «العيون» يُرادُ بها «الجواسيس» فهل الجاسوس عينٌ تمشي؟ الجواب: لا، لكنَّ العينَ جُزءٌ منه، فعَبَّر هنا بالجُزُء عن الكل، فإذا عَبَّر بالجزء عن الكُلُّ فهو مجاز عَلاقتُه الجُزئية.

ومثله حسب رأيهم: ﴿ نَبِـمَا كَسَبَتُ لَيْدِيكُرُ﴾ [الشورى:٣٠] أي بها كسبتم، فعَبَّر تعالى باليد عن الكل، فهو مجاز عَلاقته الجُزئية.

ومثله أيضا قولُنا: «أَعْتِقْ رَقَبَةً»، فقد عبَّر بالجُرْء عن الكل، فهو مجاز مُرسَل عَلاقتُه الجُرْئِية، وكذلك قوله تعالى: ﴿وَارْتُكُوا مِعَ الرَّكِينَ ﴾ [البقر:٤٦] فقد عَبَّر تعالى أيضًا بالجُرُّء عن الكُل؛ لأن المُرادَ الصلاةُ، والركوعُ جُزُّةٌ منها.

فإذا قيل: لماذا اختِيرت العين للجاسوس؟

قيل: لأنه بها يرى؛ فمثلًا لو رأى شخص شَبَحًا يأتي من بعيد، فسيُحذِّر القوم من عدو قادم.

ويقال: إن رَزَقًاء النَّيَامَة –وكانت حادَّة النظر، وفيها أشعار– لما أراد الأعداء أن يغزوا قبيلتها قالوا: سوف ترانا زرقاء البيامة، ولن ننجو من بصرها إلا إذا وضعنا شَجرًا فوق رؤوسنا ونحن نمشي، وإلا فسوف ترانا وتُحدُّر قَومَها، فجعلوا على كل واحد شجرةً يمشى بها.

فلها رأت الشجر يمشي من بعيد، من مسيرة ثلاثة أيام قالت لقومها: والله إني لأرى الشجر يمشي، ولا يمشي الشجر إلا برجال، فاحذروا: إن العدو قادم، فلم يصدقوها، وتركوها، وقد تحقَّق ما رأته في صَبيحة اليوم الثالث، وإذا بالعدو فوق رؤوسهم.

ويُروى أنهم قتلوها، وأنهم -والعياذ بالله- خلعوا عينيها، ونظروا في العُرُوق، فإذا بالعروق سوداء من الإثوبا، وهو نوع من الكُحْل <sup>(۱)</sup>.

إِذَنْ فالجاسوس ينظر بعينه. أما لو أن إنسانًا قال: «أرسلت آذاني في البلد»، فهل يصلح التعبير بالآذان عن الجواسيس؟ لا، لا يصلح، ولم يُعَبِّر به العربُ؛ لأن الآذان يُمكِن أن تكون جاسوسًا في حال مُعيَّنة.

فمثلاً إذا قِيل لك عن بَيت: إنَّ فيه اشتباهًا، وأرسلت إليه شخصًا بالليل، فهنا يمكن أن نقول: ﴿أرسلتُ آذانِ إلى بيته ليلًا﴾، ومع ذلك فلابُد من قرينة.

<sup>(</sup>۱) انظر القصة في المعارف، لابن قتية الدينوري (ص:٣٣٦)، والمنتظم في تاريخ الأمم والملوك، لأبي الفرج بن الجوزي (٢/ ٥١)، ونشوة الطرب في تاريخ جاهلية العرب، لابن سعيد الأندلسي (ص:٥٦).

## ٤ - والكُلِّيَةِ: فِي قَولِهِ تعالى: ﴿يَجْعَلُونَ أَصَدِيعَهُمْ فِي ٓ ءَاذَانِهِم ﴾ أيْ أَناملَهُمْ [١].

قال الله تعالى: ﴿ وَمِنْهُمُ الَّذِيكِ يُؤَذُونَ النِّيِّ وَيَقُولُونَ هُوَ أَذَنَّ ﴾ [التوبة:٦١] أي أَذُنَّ يَسمعُ كُلِّ شِيء والعياذ بالله.

إِذَنَ قد خُصَّت العيون بالجواسيس؛ لأن الغالب أن الجاسوس يتوصل إلى معرفة العدو بالرؤية بعَينه.

ولهذا فالإنسان الذكي يعرف حالَ الإنسان من ملامح وَجْهه وعَيْنَيّه، فمثلًا تُقابِلِ إنسانًا فتَعرفُ أن عَيْنيه غَاضبتان، أو راضيتان، فالإنسان الذكي يعرف هذا.

[١] رابعا: الكُلْيَّةُ: كما في قوله تعالى: ﴿يَجَمَّدُونَ آصَنِيَمُمْ فِي تَذَايِمٍ ﴾ [البزه:١٥] وقال في سورة نوح: ﴿ جَمَلُوا آسَيْمُمْ فِي مَاذَايِمٍ ﴾ [نوج:١٧] فقبرً هنا بالأصابع، فهل يُدخِل الإنسانُ كُلِّ أصابِعه الحمسةِ في أَذُنه؟ بالطبع لا يُدخِلُها. إِذَنْ عَبَرً بالكل عن الجُزْء، أو عن البعض أيضًا عن الجُزْء باعتبار كلِّ إصبع، وعن البعض باعتبار الأصابع كُلُها؛ لأنه لا يُدخِل إلا واحدًا من خسة، ثم إن هذا الواحد لا يدخل منه إلا أَنْدُلَةَ العُليًا فقط، فَعَبَّر هنا بالكُلِّ عن الجُزْء، فهذا يُسمُّونه بَجَازًا عَلاقتَهُ الكُلة.

والقومُ في آية البقرة مُدخِلُون أَناملَهم يَقينًا وعلى وجه الحقيقة، أما في قصة نُوح فيُمكن أن يكون ذلك استكبارًا منهم، أي كاتَمه يقولون: لسنا بسامعين.

وقد ذكرنا -فيها سبق- أن حقيقة الكلام ما دلَّ عليه السياقُ باعتبار القرائن، هذه هي الحقيقة، فكلَّ يُعرَف أن المُراد بالأصابع في: ﴿يَجَمَّلُونَ آسَيِمَمُۥ﴾ و﴿جَمَلُواْ آسَيِمَهُۥ﴾ أطراف الأصابع، فلا يمكن أن يَسبِق إلى الذهن أن المراد كُلُّ الإصبع، حتى نقول: هذا تَجُوُّزٌ.

#### وَاعتبارِ مَا كَانَ فِي قَولِهِ تعالى: ﴿ وَعَاثُواْ ٱلْمُنْكَىٰ أَتُولُهُمْ ﴾ أي البَالغينَ [١].

وقد يقول قائلٌ: ما دام الأمرُ هكذا، وأن العلماء يقولون: إنه لا مجاز في القرآن ولا في اللغة العربية، فما الفائدة إِذَنْ من دراسة المجاز؟

والجواب: هو قول حُدَيفة بن اليهان ﷺ وَكَانَ النَّاسُ يَسْأَلُونَ النَّبِيَّ ﷺ عَنِ الحَثْرِ، وَكُنْتُ أَسْأَلُهُ عَنِ الشَّرِ مَحَاقَةً أَنْ يُدْرِكَنِيَّ (١٠).

ويقول الشاعر أيضًا:

عَرَفْتُ الشَّرُّ لَالِلشَّرِّ لَكِ<u>نْ لِتَوَقِّبِ</u> فِ وَمَنْ لا يَعْرِفِ الشَّرِّ مِنَ النَّاسِ يَقَعْ فِيهِ (")

فنحن نتعلمُ؛ لأن هذا شيء مَشهور عِند أهل العلم، أي إن القائلين بإنكار المجاز قليلون، فلا بدأن نعرفه وإن لم نقره في قلوبنا.

[۱] خامسًا: اعتبارُ ما كان: كها في قوله تعالى: ﴿ وَمَاقُواَٱلْمِيَنَىٰمَ اَمُوَتُهُۥ النساء:٢٧ ﴿ وَآتُوا ﴾ أي أَعطُوا البِتامي أموالهم، والمرادُ بالبِتامي هنا البالغين؛ لأن البِتيم قبلَ البلوغ لا يُعطَى مالَه؛ لقوله تعالى: ﴿ وَآيَاتُواالْيَنَيْنَ حَتَّ إِذَا بَلِغُواْ الذِّكَاحَ فَإِنْ مَاتَشَكُم رُشَكًا فَادَقْتُوْ الْمِيْمِ أَمْوَكُمْمُ ﴾ [النساء:٢] إِذَنْ فالبِتِيم لا يُعطَى مالَه حتى يبلغ، فإذا بَلْغ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب المناقب، باب علامات النبوة في الإسلام (٢٠٦٦)، وأخرجه أيضًا في كتاب الفتن، باب: كيف الأمر إذا لم تكن جماعة (٧٠٨٤)، ومسلم في كتاب الإمارة، باب الأمر بلزوم الجياعة عند ظهور الفتن وتحذير الدعاة إلى الكفر (١٨٤٧).

 <sup>(</sup>٢) البيت لأبي الفراس الحمداني، ديوانه (ص:٣٥٢)، وانظر يتمية الدهر (٨٤/١)، والحياسة المغربية (٢/٩٥٣)، وأعيان العصر وأعوان النصر (٣١/٢٩)، والوافي بالوافيات (١٤٩/٢٠).

#### ٦ - وَاعْتِبَارِ مَا يَكُونُ: فِي قَولِهِ تعالى: ﴿إِنِّ آرَىٰنِيٓ أَعْصِرُ خَمَّرًا ﴾ أَيْ عِنبَا ١١.

يَزولُ يُتمُّه؛ لأن اليتيمَ مَن لم يبلُغُ وقد مات أبوه، فإذا بلغ فليس بيتيم، والقرآن يَدل على أنه لا يُعطَى المال حتى يبلغ.

إِذَنْ فقوله تعالى: ﴿ وَمَاتُوا ٱلْمَنَنَىٰ آتَوَكُهُم ﴾ [النساء:٢] أي الذين كانوا يتامى، وأما الآن فهم بالغون.

والحِكمةُ من التعبير باليتامى عن البالغين: زِيادَة الحُنُّو، والشفقة عليهم؛ لأن الحنو على اليتيم أكثر، ومن ألجل استعطاف الأولياء، واسترحامهم، حتى يُؤدوا الأموال إلى أهلها، فكأنه قال: «اذكروا يُتْمَهم، وأعطوهم أموالهُم».

[۱] سادسًا: اعتبار ما يكون: كها في قوله تعالى: ﴿ إِنِّ أَرْيَنِيٓ أَعْمِيرُ خَمْرًا ﴾ [بوسف:٢٦] أي عِنْبًا، فالحّمُرُ لا يُعصّر، الحمرُ معصور، ولكنَّ المرادّ به العِنبُ الذي يكون منه الخمر، فعَبَّر عن شيء باعتبار ما يكون.

وهذا أيضًا كثيرًا مثل: ﴿ أَنَنَ أَمْرُ ٱللَّهِ ﴾ [النحل:١] فقد عبَّر بالماضي عن المستقبل، وله أمثلة في القرآن وغير القرآن.

٧- والمحليّة: فِي قَولِكَ: «قَرَّرَ المَجْلِسُ ذَلِكَ»، أَيْ أَهْلُهُ.

٨- والحَالَيَّةِ: فِي قَولِهِ تَعَالَى: ﴿ فَفِي رَحْمَةِ ٱللَّهِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ أَيْ جَنَّتِهِ ١١١.

﴿ وَلَمَا ٱلْآخَدُرُ فَيُصْلَبُ فَتَأْكُلُ الطَّيْرُ مِن زَأْسِهِ. ﴾ [بوسف:٤١] مع أنه يجمِل خُبْزًا، فالطير تأكلُ من رأسِه، من جِلدَتِه أو من مُحَّة.

والذي يُعصَر هو العنب، وعَصيرُه يتحول إلى خمر، فلو قلت مثلًا: ﴿إِنِّي سَأَعْصِرُ لَكُمْ عَصِيرًا"، فهنا أيضًا مجاز مُرسَل باعتبار ما يكون؛ لأن العصيرَ لا يُعصَر، بل الشيء يُعصَر فيتحول إلى عصير.

وكذلك قوله: ﴿إِنِّ أَرْنَيْ أَعْمِرُ خَمْرًا ﴾ باعتبار ما يكون، يعني سأعصر عِنَبًا، فيبقَى حتى يتخمر، ثم يكون خَمْرًا. والقرينةُ على أنه لا يُريد الخمرَ الحقيقي قوله: «أعصر»؛ لأن الخمر الحقيقي لا يُعصَر.

[١] سابعًا، وثامنًا: المَحَلِّية والحاليَّة: المَحَلِّيَّة: أن يُعبَّر بالمَحَلُ عن الحَالُ، والحاليَّة: أن يُعبَّر بالحالُّ عن المَحلِّ.

ومثال المحلية: "قَرَّرَ مَجْلِسُ الْمُزَرَاءِ كَذَا وَكَذَا»، فَكُلُّنا يعرف أن قرار مجلس الوزراء لا يُعنَى بالمجلس هنا الجُندران والأثاث، وإنها المقصودُ بالمجلس هنا الوزراء أنفسهم.

ولكن لما كان القرار إجماعيًّا صار كأنَّ المُحلَّ ذاته بمن فيه قرَّره، فَعَبَّر بالمُحَلِّ عن الحَتالُ. ومنه ما يُدنْيدُنُون به كثيرًا وهو قوله تعالى: ﴿وَسُتَكِ ٱلْقَرَيْـةَ﴾ إيرسف:٤٨٦ قيل المرادُ: اسأل أهلَ القرية، فعبَّر بالمَحلِّ عن الحَالُ.

وقال رحمه الله: والحالَّيَّةُ فِي قوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ آيَتَشَتَ وَجُوهُهُمْ فَغِي رَحْمَةِ اللّهِ هُمْ فِهَا خَلِلُونَ ﴾ (آل عدوان ١٠٧٠) فليس السُوادُ بـ "(حمة الله ) في الآية صِفتَه تعسلى ؛ لأن صِفة الله لا يُحِلُّ فيها، فالمراد بها الجنة؛ لأن الله قال كها في الحديث الشريف: «أَنْتِ رَخْمَتِي أَرْحَمُ بِكِ مَنْ أَشَاءُهُ<sup>(١)</sup>، وهي تجِلُّ رَحمِه، فعبَّر بالحالَّ وهو الرحمُّ، عن المحل وهو مكان الرحمة، فالجنة مَكانُ الرحمة، فعَبَّر بالرحمة عن المكان، وهذا تعبيرٌ بالحالَّ عن المحلِّ.

وهذه الآيةُ لنا عليها كلامٌ وهو أن المانعَ من أن تكون "رحمةُ الله" في الآية صفتَه - تعالى- السياقُ، في ادام في السياق هو ما يدل على المعنى فهو حقيقةٌ.

والذين يقولون بعدم وجود المجاز لا يقولون إن معنى هذا أنه لا يُعبِّر بشيء عن شيء، لكن يقولون: إن المعنى الذي دلَّ عليه السياق هو الحقيقة.

إِذَنْ: حَقيقةُ الكلامِ ما دلَّ عليه سِياقُه، على أننا نقول: إنه من الجائز أن يكون المُرادُ بالرحمة هنا صِفةَ الله، أي إن الله يرحمهم، كما إذا قلتَ: "سِرْ فِي أَمَانِ الله»، أو "سِرْ فِي رِعَايَةِ الله»، أو "سِرْ فِي عِنَايَةِ الله»، أو "هَذَا الرَّجُلُ فِي رِعَايَتِي» مَثْلًا، وارعايتي» صفة من صفاتٍ، وليس هذا الرَجل فيها، لكن المعنى: تحت رعايتي.

وعلى هذا قد يُنازع مُنازعٌ في معنى الآية: ﴿ نَفِى رَحَمَةِ الْقَيْ﴾ ويقول: إن المراد: تحت رحمته، أي إنهم مرحومون برحمة الله، فلا يكون المراد بها الجنة ذاتها.

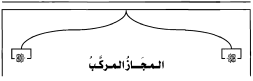
وإن أُريدَ بها الجنة ذاتها فنقول: إن المانع هو أن الصفةَ التي هي صِفة الله لا يُمكن أن يكونوا حَالِّين فيها.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب تفسير القرآن، باب قوله: ﴿وَتَقُولُ هَلَ مِن مَزِيدٍ﴾ [ق: ٣٠] (٤٥٠٠)، ومسلم في كتاب الجنة وصفة نعيمها، باب النار يدخلها الجبارون والجنة يدخلها الضعفاء (٢٨٤٦).

ثم إنه جاء في السُّنة ما يدل عليه، أي لو تَنزَّلنا إلى آخر تَنزُّل قُلنَا في السُّنَّة ما يدل عليه، وهو قوله تعالى كها في الحديث: «أنْتِ رَخْمَتِي أَرْحَمُ بِكِ مَنْ أَشَاءً». ونحن نقول: إنَّ صَرْفَ اللفظِ عن ظاهره لِدَليلِ من الشرع جائزٌ، ولا مانع في هذا. أما الكلامُ الممنوع فهو صَرْفه عن ظاهره بغير دليل.

والأصل عدم تقدير محذوف، فهذه قاعدة: «إذا دار الكلام بين الحذفِ وعَديه، فالأصلُ عَدَمُ الحذف».

\* \* \*



المُركَّبُ إِنِ استُعمِلَ فِي غَيرِ مَا وُضِعَ لَهُ لَعَلاقةِ غَيرِ الْمُشَاتَهَة، سُمَّيَ مجَازًا مُركَّبًا، كالجُمَل الخبرية إِذَا استُعمِلَتْ فِي الإنشاء، نحوَ قولِهِ:

هَوَايَ مَعَ الرَّكْبِ الْيَهَانِينَ مُصْعِدٌ جَنِيبٌ وَجُسْمَانِي بِمَكَّـةَ مُوثَـقُ<sup>(۱)</sup>

فَليسَ الغَرضُ مِنْ هَذَا البَيْتِ الإِخْبَارَ، بَلْ إِظْهَارَ التَّحَزُّٰنِ والتَّحَشُّرِ، وإِنْ كانَتْ عَلاقتُهُ الشَّابَهُ شُمَّيَ استِعارةً تَمْثِيلِيَّةً، كمَا يُقالُ للمُتَرَدِّدِ فِي أمرٍ: «أَرَاكُ ثَقَدَّمُ رِجْلًا وَتُؤَخِّرُ أُخْرَى الْأَ.

يكون المجاز في اللفظ مُفردًا ومُركَّبًا، أي يكون في اللفظ المفرد، ويكون في لحملة.

[1] المجازُ المُركَّبُ: هو استمال جُملة مكان جُملة؛ ولهذا قال رحمه الله: «المُركَّب إن استُعمل في غير ما وُضِع له لعَلاقة غَير المُشَابَهَة، سُمِّي بجازًا مُركَّبًا، كالجمل الخبرية إذا استُعملت في الإنشاء» فيكون المجازُ مُركِّبًا، أي جُملةٌ خبريةٌ استعملت بمعنى الإنشاء، مثل قوله تعالى: ﴿ وَالْمُطَلَقَتُ مُرَّقِمَ مَا لِانْشَاء، مثل قوله تعالى: ﴿ وَالْمُطَلَقَتُ مُرَّقِمَ مَا لَانْشَاء، مثل قوله تعالى: ﴿ وَالْمُطَلَقَتُ لَا اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْكَ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

 <sup>(</sup>١) البيت لجعفر بن علبة الحارثي، انظر الفروق اللغوية لأبي هلال العسكري (ص٥٠)، وشرح
 ديوان الحياسة (١/ ٤٤)، ومفتاح العلوم (ص:١٦٧)، والإيضاح (٣/ ٤٣)، ومعاهد التنصيص
 (١٣٠/١).

#### وُّوْءَ ﴾ [البقرة:٢٢٨] فهذا خَبرٌ، لكن معناه الأمر، أي: ليتربصن.

إِذَنْ فهو عنده مجازٌ مُركَّبٌ مُرسَلٌ. وكذلك العكس كأن يُستعمَل الأمرُ في مكان الخبر، مثل: ﴿ وَمَالَا اللَّذِينَ حَسَمُوا لِلَّذِينَ مَاسَوُا النَّهِمُوا سَيِسَانَا لِلْمَتَوْلَ خَطْلَيَكُمُّ العنكبوت:١٦] أي: ونحن نَحمِل خطاياكم؛ فهذا أيضًا مَجَازٌ مُرسَلٌ مُركَّبٌ وليس مُصْرةًا.

فالمجاز ليس في الكلمة، ولكنَّه في التركيب كُلُّه، فالمجاز إن كان في الكلمة فهو بجَازٌ مُرسَلٌ، وإن كان في التركيب - أي في الجملة - فهو مجاز مركب.

ومن المركب أيضًا قول الشاعر السابق: «هَوَايَ مَعَ الرَّكْبِ... إلخ»

فهذا رَجلٌ مِسكين، له صاحب أو صاحبة مع «الركب اليهانين» أي الراحلين لليمن، «مُصعِد تجنيب» أي إلى جَنْبهم، يَمشي معهم، ومنه ما جاء في الحديث: «لَا جَلَبَ وَلَا جَنَبَ»("). ويقول: «وجُسهاني بمكة مُوثَق، أي محبوس.

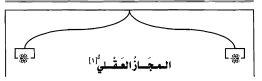
ويقول المؤلفُ -رحمه الله-: «ليس الغرض من هذا البيت الإخبار، بل إظهار التَّحزُّن والتَّحشُّر»، فهو لا يُريد أن يُعلمنا أنه مُوثَق بمكة، وأن هواه مع الراحلين لليمن، لكن مقصده هو التحسر، فهذا مجازٌ مُركَّبٌ.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في كتاب الزكاة، باب أين تصدق الأموال (٢٥٩١)، وأخرجه أيضا في كتاب الجهاد، باب في الحَجَلُب على الحَيل في السباق (٢٥٨١)، والترمذي في أبواب النكاح، باب ما جاء في النهمي عن نكاح الشُّغار (١١٢٣)، والنساني في كتاب النكاح، باب الشُّغار (٣٣٣٦، ٣٣٣٦)، وأخرجه أيضا في كتاب الحيل، باب الجُلَب (٣٥٩٠)، وفي باب الجنب (٣٥٩١).

وإن كانت عَلاقَتُه المُشَابَهَةَ سُمِّي استعارةً تَمثيليةً، كيا يُقال للمُتردِّد في أمر: «أَرَاكَ تَقَدَّمُ رِجْلًا وَتُؤَخِّرُ أُخْرَى».

فلو أن رجلًا قال له زميلُه: «أتريد أن تأتي معي إلى مكة لنؤدي عُمْرة؟»، فَرَدَّه، أي لم يجزم بهذا ولا ذاك، فيقول: «عَرضتُ عليه أن نُسافو للعمرة، فجعل يُقدِّم رَجلًا ويُؤخِّر أخرى»، فالمعنى أنه مُتردَّد، فاستُعِير هذا التركيب للتردد في الأمر؛ لأن من يُقدَّم رِجلًا ويُؤخِّر أخرى يبقى في مكانه حائزًا لا يتقدم، كما أن من يجزم بشيء يُقدِّم الكل، ومن لم يجزم يكون مترددًا.





# هوَ إِسْنادُ الفِعْلِ أَوْ مَا فِي معنَاهُ إِلَى غَيرِ مَا هوَ لهُ عندَ المُتكَلِّم [٢] ......

[١] المجازُ هنا مجازٌ عقليٌ، وهو لا يكون في الألفاظ، لا مُفرَدة، ولا مُركَّبة، إنها يكون في الإسناد أي التركيب.

وسُمِّي عَقليًا؛ لأن مُستندَه العقلُ، وليس لفظًا استُعمل في غيرِ ما وُضِع له، وإنها الألفاظ كلها مستعملة في معناها، لكنَّ الفعلَ يُسنَد فيه إلى غير ما هو له، فمثلًا: «بَنَى الأَمِيرُ المدِينَةَ»، فالمرادُ بكلمة «بنى» أنه أمر بالبناء، والبناء معروف، والمُرادُ بـ«الأميرُ» المعنى الحقيقي، لكنَّ إِسنادَ البناء إليه مجازٌ عقلٍ؛ لأنه عَقلًا لا يُمكِن أن يَبنيها بنفسه، أو يُباشرها، إذَنْ فالمعنى أنه أمر ببنائها.

وهذا بخلاف إسناد السبب في المجاز المُرسَل؛ حيث تجد اللفظَ ذاته في غير معناه، فمثلًا ما تقدم في المُسَتِّبَيَّة قولُك: «أَمْطَرَتِ السَّمَاءُ نَبَاتًا»، فالسياءُ لا تُمطر نباتًا، ولكن تُمطر ماءً يكون سببًا للنبات.

أما "بَنَى الأَمِيرُ" فالمراد بـ"بنى" حقيقته، والمراد بـ"الأمير" الأمير نفسه، ولكن إسناد البناء إليه هنا هو المجاز؛ لأن العقل يَأْبِي عادةً أن يكون الأميرُ مُباشرًا للبناء.

[٢] ولهذا قال رحمه الله: المجَازُ العقلي: «هو إِسنادُ الفعلِ أو ما في معناه» مثل:

.....

اسم الفاعل، أو اسم المفعول، أو المصدر، «إلى غير ما هو له عند المتكلم في الظاهر» أي الذي يَظهَر ويتبادر من العادة والعُرف، وما أشبه ذلك، أن هذا لا يمكن أن يقع، لكن ربها يقع، وإن كان بعيدًا.

وإذا قُلنا مثلًا: (بَنَى المَلِكُ مَكْتَبَةً،) فهل هذا حقيقي أم مجاز؟ فهل أحضر الملكُ آلاتِ البناء، وأخذ الفأس ليكسر الحصى، وأخذ يبني بنفسه؟ كلا، لم يفعل هذا. إِذَنْ ليس هذا حقيقة، وإنها هو مجاز؛ إذ إن الملك هو السبب في بناء المكتبة التي أمر ببنائها، وليس هو الباني الحقيقي.

ومنه المثالُ المشهورُ عند البلاغيين: ﴿بَنَى عَمْرُو بْنُ الْعَاصِ مَدِينَةَ الْفُسْطَاطِ» فهذا أيضًا مجازُ؛ لأن «عمرو» ما بناها بنفسه، بل أمر ببنائها.

ونلاحظ أن قولًه: "لعلاقة» تكرر في المجاز كله، أي لا بد من وجود هذه العلاقة، أي لو جاء إنسان بمجاز ليس فيه علاقة لمَا قُبِل منه، فلو قال مثلًا: المشرّيْتُ خُبْزًا، وقال: أردتُ بالـخبز الغَنم، فلا يُقبَل كلامُه؛ لعدم وجود العلاقة بين الحبز والغنم، فلو قال مثلًا: العلاقة الأكُلُ، فالكلُّ يُؤكَل، فنقول: هذا لا يصح، لأنه لا بد أن يكون هناك علاقة وارتباط بين المعنى الحقيقي والمعنى المجازي، وإلا فلا يصح.

إِذَنْ لا بد من العلاقة، ولا بُد أيضًا من القَرينة، هذان أمران لا بد منهما، العلاقة ليصحَّ التعبيرُ بهذا عن هذا، والقرينة لتمتنعَ إرادةُ الحقيقة.

فِي الظاهرِ [١] لِعَلاقةٍ، نَحوَ قولِهِ:

أَشَسابَ الصَّغِيرَ وَأَفْنَسَى الْكَبِيرَ

كَـرُّ الْغَــدَاةِ وَمَـرُّ الْعَشِــيِّ (١)[١]

[١] وقول المؤلف –رحمه الله تعالى–: "في الظاهر" مُتعلَّق بقوله: "لغير ما هو له" بمعنى أنه في الظاهر لغير ما هو له عند المتكلم، نحو قول الشاعر: "أَشابَ الصغير... إلخ"

[٢] و «أشاب الصغير»: أي جَعَلَه شَائبًا، «وأَفنَى الكبير»: أهلكه، والفاعل: (كُرُّ»، أي رجوعها مرة بعد مرة.

والظاهر أنه قال: «كَرُّ الغَدَاة» أولًا؛ لأن «الغداة» لا تأتي إلا بعد نَوم، أي «وَفاةٌ صُغرَى»، بخلاف «العَثبي» فهو يأتي بعد اليقظة.

وهذا مثل ما يقولُه العامةُ: «أفناه السبت والأحد»، وهذا يُقال بعد الشباب، والقوة، والنَّضُرة، واللون الجميل، إذا صار الإنسان شيخًا، فيقال: ماذا بلاك؟ فيقول: «بلاني السبتُ والأحدُ». ومعنى السبت والأحد، أي: تكرار السبت والأحد، وخص السبت والأحد؛ لأنهما أول الأسبوع.

وفي مثال المُؤلِّف: «كَرُّ الغَداة ومرُّ العشي» لَيْسَا هُمَا مَنْ أشاب الصغيرَ وأفني

<sup>(</sup>۱) البيت للصَّلْتَان المَلْدِي، انظر الحيوان للجاحظ (۲۳۰/۳)، والشعر والشعروا لابن قتية (۲۳/۳)، والكامل (۲۳/۳)، ومُعِين الأخبار (۲۲/۳)، والكامل للمُبرَّد (۲/ ۱۳۵)، ومُعِين الأخبار (۲۲/۳)، والكامل للمُبرَّد (۲/ ۱۳۵)، والعقد الغويد (۲/ ۱۳۵)، وشرح ديوان الحياسة للمرزوقي (۲/ ۱۳۵)، وأسرار البلاغة (ص:۳۷۱، ۲۵۹، وشرح ديوان الحياسة للتبريزي (۲/ ۲۰)، والتذكرة الحمدونية (۲/ ۲۸۱)، ومفتاح العلوم (ص:۳۹۳)، ونباية الأرب (۸/ ۲۹۱)، والإيضاح (۲/ ۸۸)، والطراز (۲/ ۲۹،۲۱)، ولباب الآداب (ص:۲۱)، ومعاهد التنصيص (۲/ ۲۷)، وخزانة الأدب للبغدادي (۲/ ۱۸۲).

فَإِنَّ إِسْنادَ الإِشَابِةِ والإِفْنَاءِ» إِلَى «كَرُّ الغَدَاةِ ومُرُورِ العَشِيِّ» إِسْنَادٌ إِلَى غيرِ مَا هَوَ لَهُ، إِذِ المُشِيبُ والمُفْنِي فِي الحقيقةِ هوَ اللهُ تَعَالىٰ ٰ ٰ ا

الكبيرَ حقيقةً، لكن «كرُّ الغداة» مُرادٌ به المعنى الحقيقي، و«أشاب» أيضًا مُرادٌ به المعنى الحقيقي، وكذلك «أفني».

[1] ولكن المجاز في إسناد «الإشابة والإفناء» إلى «كرَّ الغداة ومرِّ العشي»، قال: فإن إسناد «الإِشَابَةِ والإفْنَاء» إلى «كرَّ الغداة ومرورِ العشي، إسناد إلى غير ما هو له؛ إذ المُشِيبُ والمُفني في الحقيقة هو الله عز وجل.

إِذَنْ هناك فَرْق بين المجاز العقلي، والمجاز غير العقلي، فالمجازُ غيرُ العقلي يكون في الألفاظ، والمجاز العقلي يكون في الإسناد.

ويقول الله تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِمَا قَدَّمَتَ لَيُمِيكُمُ ۗ لَآل عمران:١٨٧٦ فهذا تَجاز مُرسَل؛ لأنه عَبَّر بالبعض عن الكل؛ لأن المعنى بها قَدَّمتُم، فإذا قُلتَ: ﴿بَنَتْ يَدُ أَبِي هَذَا الْبَيْتَ»، فهذا يحتمل الحقيقة ويحتمل المجاز، فإن كان الأثب ممن يباشر البناء بيده فهو حقيقي، وإن كان ممن لا يباشرون البناء بأيديهم فإنه مجاز عقلي.

وإذا نظرت إلى الكلمة في المجاز العقلي من حيث هي وجدتَ أنها مُستعمَلة في المعنى الأصلي، لكن المجاز في إسناد الفعل أو ما أشبه ذلك إلى غير ما هو له.

[7] يقول المؤلف -رحمه الله-: ومن المجاز العقلي إسنادُ ما بُني للفاعل إلى
 الفعول نعو: ﴿ فَأَمَّاسَ ثَقَلْتَ مَرْزِيشَهُ ﴿ آَنَ فَهُونِ عِبْسَكُو رَاضِكُم ﴾ [الفاعن:٧-٧]

فالعيشة ذاتها لا تَرْضَى، ولكنها تكون مَرضِيَّة -أي يُرْضَى عنها- وليست رَاضِية، ولكن أُسنِد اسم الفاعل، أو نقول: أُسنِد ما في معنى الفعل إلى غير ما هو له على سبيل المجاز العقلي، وإلا فالواقع "في عِيشَةِ مَرْضِيَّة».

لكن بعض أهل العلم يقول إنها راضية حقًا؛ لأن هذا ظاهر القرآن؛ ألم يقل النبي صلى الله عليه وعلى آله وسلم عن أُحدِد «أُحُدٌ جَبَلٌ يُحِيَّا وَيُحِبُهُ")، فهذه العيشة رَاضِية عَمَّن يأكلها؛ لأنهم يأكلون منها بحق؛ لأنها جزاء لهم بعملهم، فهي راضية، بخلاف العيشة إذا أكلها الكافر، فلن تكون راضية عنه؛ لأن الكافر لا يرفع لقمة إلا عُذَّب بها، ولا يشرب جَرْعة من ماء إلا عُذَّب بها، ولا يَكتَنُّ من بَرْد بَعْرُب إلا عُذَّب به.

والدليلُ على ما ذَكَرْنا القرآنُ الكريم في قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَ الَّذِينَ اَمَنُوا وَمَــهُواْ اَلصَّلِيَتِ جُنَاحٌ فِيمَا مَلِيمُواْ ﴾ [الماند: ١٩٦] فمفهوم ذلك أن غير الذين آمنوا وعملوا الصالحات عليهم جناح فيها طعموا ﴿ قُلْ مِنْ مَرْمَرُونِيَّهُ اللَّهَا لَقَيَّا لِمَالِيهِ . هذا بالنسبة للبَّاس ﴿ وَالطَّيِبَتِ مِنَ ٱلرِّرْقِ قُلْ مِنْ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي ٱلْحَيْوَةِ ٱلدُّيَّا عَالِصَةً يَوْمَ الْقِينَدَةِ ﴾ [الاعراف:٢٢].

وقوله: ﴿لِلَّذِينَ ءَامَتُوا﴾ أي: ليست مُباحَة لغير المؤمنين: ﴿خَالِصَةُ يَوْمَ الْقِينَكَةِ ﴾ لا يُعذَّبون بها، والكُفَّار يُعذَّبون بها؛ لأنهم استعانوا بينِعم الله على مَعصِية الله، فصاروا مُعذَّبين بما يأكلون، ويشربون، ويلبسون، ويَكتَّشُونَ.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب الزكاة، باب خَرْص النَّقر (١٤٨٧)، وأخرجه أيضًا في كتاب المُغَازِي (٤٤٢٧)، ومسلم في كتاب الحج، باب أُخَدُّ جَبِّلٌ عُجِيُّنًا ونُحِيُّه (١٣٩٧).

## وعَكَشُهُ نَحوَ: «سَيْلٌ مُفْعَمٌ»<sup>[1]</sup>.

ولهذا قال شيخ الإسلام -رحمه الله- في نكاح الكُفَّار: حُكمُه كنكاح المسلمين ليس على سبيل الإطلاق، بل نكاح المسلمين حلال للمسلمين، يتمتعون به تمتمًا حَلاَلا، والكُفَّار حَرام عليهم، يتمتعون به تمتمًا مُحَرَّمًا.

وقال: إن قولنا: حُكمُه كنِكَاح المسلمين من كل وجه ليس بصحيح، فهو من وجه دون وجه، فمن جِهة تَرتُّب آثاره عليه: كالإحصان، والطلاق ونحوه كنكاح المسلمين، ومن جهة أنه حلالٌ يُبيح لهم التصرف، أي هذه العقود تُبيح لهم التصرف كما تُبيح للمسلم فليس كذلك'اً. وما قاله -رحمه الله- صحيح؛ لأن التمتع بالنساء كالتمتع بالطعام والشراب واللباس.

والحُلاصةُ إِذَنْ أن الذين قالوا في قوله تعالى: ﴿ عِيثَتُو وَكَوْسَكَوْ ﴾ بإسناد الرضا إلى المعيشة قالوا: هذا من باب المجاز أبلغ من قولنا: "عِيشَة مَرْضِيَّة"؛ لأن العِيشَة مَعطِيَّة، والعطاءُ مع الرضا يكون أبلغَ، وأكثرَ في السخاء، بخلاف المَرْضِي.

فمثلًا إذا أعطاني شخصٌ عشرةَ دراهم رَضِيت، فأنا مَرضِي، لكن إذا أعطاني هو، وهو راضٍ فقد يُعطيني مثة؛ لأنه راضٍ. فهناك قَرْقٌ بين العطاء مع الرضا، وبين العطاء المَرْضِي عنه، فالتعبير القرآني بالغٌ بلاغةٌ عظيمة، وهي أن العِيشة ذاتها راضيةٌ، ويُسنَد إليها الفعلُ على سبيل الحقيقة، لا على سبيل المجاز.

[1] وعَكسُه إسنادُ ما بُنِيَ للمجهول إلى الفاعل، مِثل: «سَيْلٌ مُفْعَمٌ» أي: كَثير، و«مُفَعَمَ» اسم مفعول، والمرادُ به اسم الفاعل، أي: مُفحِم، ومعناه: مالئُ لـمجراه، فهنا «سَيْلٌ مُفْعَمٌ» أي مُفحِحَم، فهو من باب إسناد اسم المفعول إلى اسم

<sup>(</sup>١) الفتاوي الكبرى (٥/ ٤٦٦).

والإِشنادُ إِلَى المُصْدرِ نحوَ: «جَدَّ جِدُّهُۗۗ اللَّهِ الزَّمانِ نحوَ: «بَهَارُهُ صَائِمٌ اللَّالِ

الفاعل، فالمراد به اسم الفاعل.

وهناك أفعالُ تُبَنَى للمَجهول، أو إن شئت فقل: لما لمُ يُسَمَّ فاعلُه دائمًا مثل: "تُتِحَتِ البهيمةُ" بمعنى أنتجت. وقد ألَّفْنا في ذلك رسالةَ صغيرةَ عليها شَرْحٌ وأمثلةٌ" لَعلَّ اللهَ يَأجرني عليها، وهي: "إِتحافُ الفاضلِ بالفعل المبني لغير الفاعل في اللغة العربية"، فهي ألفاظٌ لا يُمكن أن تُبَنى إلا للمفعول، فلا تُبنَى للفاعل.

[١] كذلك أيضًا الإسناد إلى المصدر، نحو: "جَدَّ جِدُّه"، و"جِدُّهُ" هو الاجتهاد، أي إنه أسندَ الجَدُّ -أي الاجتهاد- إلى الجِدّ.

والواقع أن الذي يَجِدُّ هو الإنسانُ الجاد، وليس الجِدُّ –أي الاجتهاد– هو الذي يجتهد، لكنه أضاف الفعل إلى مصدره، من باب إسناد الفعل إلى غير ما هو له، فهو مجاز عقلي.

وقال النحويون: إن هذا من باب المبالغة، مثل: "هُوَّ رَجُلٌّ عَذُلٌّ»، فقالوا: إن كلمة "عَذُلٌ» وَصْفٌ بالمصدر مبالغةً. وفي مثالنا الذي كلمة "حِدّ» في الحقيقة هي الفاعلُ ذاته، فأُصيف الجَدُّ إلى حِدَّه للمُبالغة في الجِد، فيصير كأنه جَدَّ موتين. وعلى كل حال فالذين يقولون بالمجاز يقولون: إن هذا من باب المجاز العقلي.

[۲] ومن المجاز العقلي أيضًا الإسناد إلى الزمان، مثل: "تَهَارُهُ صَائِمٌ"، برفع "نهارُه"، أما بالنصب فليس فيه مجاز؛ لأن معناه سيكون: «هُوَ صَائِمٌ تَهَارَهُ"، ولكن إذا قُلنًا: «تَهَارُهُ صَائِمٌ"، فالنهار لا يصوم، ولكنه أسنَد ما في معنى الفعل إلى الزمان، والمجاز هنا مجاز عقلي، علاقتُه الزمانية. وإِلَى المَكَانِ نَحوَ: «تَهْرٌ جَارٍ»<sup>[1]</sup>. وإِلَى السَّببِ نَحوَ: «بَنَى الْأَمِيرُ الْمِدِينَةَ»<sup>[7]</sup>.

ويُعلَمُ مـمَّا سَبقَ أنَّ المجازَ اللغويَّ يكونُ فِي اللفظِ، والمجازَ العقليَّ يكونُ فِي الإسنادِ<sup>[۲]</sup>.

[١] كذلك الإسنادُ إلى المكان، نحو: «تَهُرُّ جَارِ» فـ«تَهُرُّ"، مبتدأ، و«جَارِ»: خبر المبتدأ مرفوع بضمة مُقدَّرة على الياء المحذوفة، و«النهر» هو الشَّقُّ الموجود في الأرض، ويُسمَّى أيضًا تجَرَى، لكن الشق لا يجري، وإنها الماء الموجود فيه هو الذي يجري.

وهنا أسندنا الفعل إلى المكان على سبيل المجاز العقلي؛ لأن حقيقة الأمر أن المراد بالنهر معناه الحقيقي، و"جارٍ» مُرادٌ به أيضًا المعنى الحقيقي، لكن إسناد الجريان إلى النهر إنها هو على سبيل المجاز العقلي.

ومن الإسناد إلى المكان أيضًا قولُنا: «سَارَتِ السَّيَّارَةُ»، فالسيارةُ لا تسير وحدها وإنها يُسيّرها السائق.

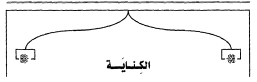
[7] كذلك الإسنادُ إلى السبب، نحو: (بَنَى الْأَمِيرُ الْمَدِينَةَ)، فيُراد بـ (بَنَى المعنى الحقيقي، وكذلك (الأمير، وأيضًا (المدينة)، فكل كلمة يُراد بها المعنى الحقيقي، لكنَّ إسنادَه البناء إلى الأمير هذا هو المجاز هنا؛ لأن الأمير في الحقيقة لم يَبنها بيده، وعقلًا لا يمتنع هذا، فقد يُشارك في عملية البناء، لكنَّ هذا عَادةً يَمتنعُ، فالأميرُ أمّر فقط بينائه، فكان هو السببُ في البناء، فقول: هذا مجازٌ عقليٌ علاقهُ السببية.

[٣] يُعلَم ما سبق أن المجازَ اللغوي يكون في اللفظ، والمجازَ العقلي يكون في الإسناد، فالكلمات في المجاز العقلي يُراد بها حقيقتها، لكن النَّجوُّز يكون في الإسناد. وأما المجازُ المُرسَلُ فيكون في الكلمات مُفردةً كانت أو مُركَّبة. إِذَنْ فالمجاز العقلي يكون في الإسناد، يقول الله تعالى: ﴿وَيَهَآهُ رَبُّكَ﴾ [النجر:٢٢] فعلى مذهب أهل السنة والجماعة أنه حقيقة، وليس فيه مجاز، لا عقلي، ولالغوي.

وأما حَسب رأي أهل التحريف ففيه مجازٌ عقلي؛ لأن المجيءَ عَقلًا عِندهم لا يُسنَد إلى الرب، ويمتنع عقلًا.

وهذا هو السِّر في أن شيخ الإسلام ابن تيمية، وابن القيم -رحمها الله-وأمثالهما شدَّدوا في إنكار المجاز؛ لأنه صار سُلَّمًا إلى تحريف نصوص الكتاب والسُّنَّة، بناءً على إثبات المجاز بنوعيه: سواء ما كانت علاقتُه المُشابَهَة وهو الاستعارة، أو ما كانت علاقتُه غيرَ المُشَابَهَة وهو المجازُ المُرسَل، وكل منهما يكون مجازًا في اللفظ، فإن كانت الألفاظ يُراد بها الحقيقة، لكنَّ إسنادَ هذا إلى هذا يمتنع عقلًا فهو المجاز العقلي.





هيَ لَفْظٌ أُرِيدَ بهِ لَارَمُ مَعْنَاهُ معَ جَوازِ إِرَادةِ ذلِكَ المُعْنَى، نَحْوَ: "طَوِيلُ النِّجَادِ» أيْ طَوِيلُ القَامةِ<sup>[۱]</sup>.

[١] الكنايةُ: عِبارةٌ عن كلمة أو جُملة تَدل على معنّى مُرادٍ، مُلازِم لها، أو هي لفظٌ أُرِيد به لازِم معناه، مع جواز إرادة ذلك المعنى.

وإرادةُ المعنى الحقيقي في المجاز لا تجوز، ولا يكون مجازًا أصلًا، لكن في الكناية يجوز أن تُريد المعنى الحقيقي.

فمن نَظَر إلى هذا قال: إن الكناية ليست من المجاز، ومَن نظر إلى أنه لا يُراد بها حقيقتها وإنها يُراد بها لازَم ذلك المعنى قال: إنها من المجاز، وهي من إطلاق الملزوم وإرادة اللازم، وإطلاق الملزوم وإرادة اللازم من المجاز المُرسَل.

وعلى هذا نقول: الكنابةُ بَيْنَ بَيْن، فلا تستطيع أن تجعلها من الحقيقة، ولا تستطيع أن تجعلها من المجاز.

والذي يمنع أن نجعلها من المجاز أنه يصح فيها إرادةُ المعنى الحقيقي، وهذا بخلاف المجاز، والذي يمنع أن تكون من الحقيقة أن المرادَ بها غالبًا لازمُ المعنى.

ومثال ذلك: ﴿فَلَانٌ طَوِيلُ النَّجَادِ»، وِ «النَّجَادُ»: عِلَاقَةُ السَّيف، فإذا كانت طويلةً لَزِم من هذا أن يكون البَدَنُ طويلًا؛ لأن البَدَن الطويل لو عُلَّق فيه عِـلاقَةً

صغيرةٌ فلن تصلح وستكون غيرَ وافية.

وهذا مِثلُ: «فُلَانٌ لَا تَكْفِيهِ الْغُنْرَةُ الصَّغِيرَةُ» فهذا كناية عن طول الرقبة. ولو قُلنا: «فُلانٌ لا تَكْفِيهِ الطَّاقِيةُ الصَّغِيرَةُ أَوِ الْمِقَالُ الصَّغِيرُ»، فهذا كناية عن كِبَر الرأس.

وإذا قلت: "فُلانٌ عِقَالُهُ وَاسِعٌ"، فهذا كناية أيضًا عن كِبَر الرأس. ويجوز هنا إرادة المعنى الحقيقي، فيكون المعنى أن له عقالًا واسعًا على وجه الحقيقة.

و"طويلُ النجاد" ربها يجوز أن يُقصَد به المعنى الحقيقي، فيكون هذا الرجل حَامِلًا للسلاح، وعِلاقته طويلة، ويجوز أنه لا يحملُ السلاح، لكنه طويل. فإذن المرادُ بها لازِم المعنى.

كذلك نقول: (فُلَانٌ كَثِيرُ الرَّمَادِ»، فقد كان الناسُ قديهًا يَطبُخون بالحَطَب، وقولهم: (فُلَانٌ كَثِيرُ الرَّمَادِ» كناية عن كَرمه؛ لأن كثرة الرماد تدل على كثرة الوَقود، وكثرة الوقود تدل على كثرة الطبخ، وكثرة الطبخ تدل على كثرة الأكلين، وكثرة الأكلين تدل على كثرة الضيوف، وكثرة الضيوف تدل على الكرم؛ لأنه لا يكثر ضيوف الإنسان إلا لأنه كريم، فالبخيل لا يأتيه الناس، ولو أتوه ما وجدوا شيئًا.

وأيضًا «كثيرُ الرماد» يصح أن يُراد به المعنى الحقيقي، أي إنه كُلَّ يومٍ يَحُرُج من بيته رَمادٌ كثير. وتلك هي الكناية.

وإذا قُلنَا: «فُلانٌ لَا يَمْشِي إِلَّا بِنَظَّارَةٍ» فهذا كِنايةٌ عن ضَعف بَصرِه، وإذا قُلنا: «فُلَانٌ فِي أُذْنِهِ سَمَّاعَةٌ»، فهذا كناية عن يُقَل سَمعِه. وقد يُراد بذلك الحقيقة أيضًا.

فعلى كل حال الكِناية لفظ أُرِيد به لازِمَ معناه مع جواز إرادة ذلك المعنى، نحو: "طَوِيلُ النِّجَادِ» أي: طويل القامَة. وتَنْقسمُ باعْتِبارِ المَكْنِيِّ عنْهُ إِلَى ثَلاثةِ أَقْسامٍ:

الأول: كِنايةٌ يَكُونُ المُكنِيُّ عَنْهُ فِيهَا صِفةً، كقولِ الخنساءِ:

طَوِيلُ النَّجَادِ رَفِيعُ الْعِهَادِ كَثِيرُ الرَّمَادِ إِذَا مَا شَتَا (ا)

تُرِيدُ أَنَّهُ طَويلُ القَامةِ، سَيِّدٌ، كَرِيمٌ [١].

## [١] وتنقسمُ الكناية باعتبار المَكْنِي عنه إلى ثلاثة أقسام:

الأول: كناية يكون المكنى عنه فيها صفةً، أي تكون الكنايةُ عن صفة، كقول الخنساء في أخيها صخر: "طويل النجاد رفيع العهاد... إلخ"

تُريد أنه طَويل القامة، سَيِّدٌ، كَرِيمٌ، و اطويلُ القامَة، تأخذ من قولها اطويل النجاده؛ لأنه لو كان قصيرًا ولبس نجادًا طويلًا فهذا يصعب عليه.

وقولها: «رفيع العهاد» والعبادُ هو عباد الخيمة، و«رَفيعُ العهادِ» كِناية عن أنه سَيَّد؛ لأن عادةَ العرب إذا كانوا في حيَّ مُحِيِّم يكون سَيَّدُ القوم أرفعَهم عمودًا، فتبرز حَيمتُه حتى يَقصِدَه الوافدون والزائرون. إِذَنْ هو سَيِّدٌ، وهذا نأخذُه من «رفيع العهاد».

ويُمكِن أن يُراد بها المعنى الـحقيقي، وهذا هو الأغلب، لكن يمكن ألا يُراد

<sup>(</sup>۱) البيت في ديوان الخنساء برواية أبو العباس تَغلَب، دار عبار، بتحقيق د. أنور أبو شويلم (ص:۱۶)، ولكن (ص:۱۶)، ولكن (ص:۱۶)، ولكن بولية حمدو طياس، (ص:۳)، ولكن بولية طيول النجاد رفيع العبّاد... سَاد عشيرته أمردا، وكذلك هو في الكامل للمُبرَّد (٤/٤)، والحياسة المغربية (٧/٩/١)، والحياسة المغربية (٧/٩/١)، والحياسة البصرية (٧/٩/١)، وطياسة البصرية (٢/١٩/١)، وهو بالرواية التي معنا في البلاغة العربية، لعبد الرحمن بن حسن حَبُنَكَة، (٣/١٤)، (١٩/١)، ١٩٤١).

بها، فقد يكون مُتواضِعًا، فيقول: لا تَنصبوا خيمتي إلا مثل خيامكم، وربها يكون له ست ولسر خيمة.

إِذَنْ إذا قلت: «رفيع العماد»، فهو كناية عن أنه سَيِّدٌ في قومه.

وقولها: «كَثيرُ الرماد» أي إن رمادَه كثيرٌ، وقولها: «إذا ما شتا» فـ«ما» هنا زائدة، وهناك بيت فيه فائدة، وهو:

يَا طَالِبًا خُدُ فَائِدَهُ مَا بَعْدَ إِذَا زَائِدَهُ (١)

أي إذا شَنَا، وفي القرآن ﴿ وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمَّ يَغْفِرُونَ ﴾ [الشورى:٣٧] أي إذا غَضِبوا.

فالشَّاعِرة تقول: هو كثير الرماد في الشتاء، وهذا يدل على الكرم. وقصدت الشتاء؛ لأن الغالب على الشتاء ألا يكون عند الناس إلا القليل، فليست مثل الربيع، فلا يكون عندهم في الشتاء المال الكافي، كما تكون الملابس قليلة، والطعام قليل.

فإذا كان هذا الرجل كريًا في الشتاء، فهو من باب أولى في الربيع أكرم؛ مع أنه يجوز أن يكون المرادُ المعنى الحقيقي لكثرة الرماد.

و اكثير الرماد» قول يأتي في سياقه عند العرب؛ ليدل على الكرم، لكن لو أن رجلًا سمع «فلانٌ كثيرُ الرماو» فقال: كثير الرماد، أهو صاحب مجَصَّة؟ والمَجَصَّة يُستخرَج منها الجِصُّ، والجِصُّ معروف أنه يوقد عليه بالنار، حتى يلين ويَلِوق، ويكون صالحًا للاستعال، فقال: «ما أكثرَ رمادَ أهل الجِصُّ!» فلا يكون هذا كناية

 <sup>(</sup>١) بيت مجهول القائل، وهو موجود في تفسير الفاتحة وسورة البقرة لابن عثيمين (٣/ ٤٠٧).
 والشرح الممتع على زاد المستقنع، لابن عثيمين أيضًا (١/ ٢).

والثاني: كِنايةٌ يَكُونُ المُكُنِيُّ عَنْهُ فيهَا نِيشْبَةً، نَحْوَ: «المَجْدُ بَينَ ثَوْبَيْهِ، والْكَرَمُ تَحْتَ رِدَاثِهِ» تُرِيدُ نِسِبَة المَجْدِ والكَرَمِ إلَيْهِ<sup>[1]</sup>.

عن كرمهم؛ لأن العرب لا يأتون به في مثل سياق الخنساء إلا بقصد الكرم. أما رمادُ الجص فليس بشيء. وعلى كل حال فالسياقُ يُعيِّن.

[١] والثاني: كِنايةٌ يكون المكني عنه فيها نِسبة، نحو: «الَمَجْدُ بَيْنَ ثَوْبَيُّهِ، وَالْكَرَمُ ثَخْتَ رِدَاثِهِ» تُريد نسبةَ المَجْدِ، والكَرَم إليه.

وهذا لا يعني حقًا أن هناك تجدًا ما بين نَوتَيهُ، لكنَّ هذا الرجلَ مَوصُوفٌ بأنه ذو تجد، وجِسمه بين تَوبَيه. ونقول: هذا كناية عن قوته، وشجاعته.

وكذلك «وَالْكَرَمُ ثَمْتَ رِدَائِهِ» كناية عن كَرمه، وتُسمَّى هذه كناية نِسبة، وهي-كها قال المؤلف رحمه الله- تختلف عن المجاز بأنه قد يُراد بها المعنى الحقيقي.

لكن لو قال قاتل: هل يُمكن أن يكون المَجْدُ الحقيقي هو ما بين تَوبَيْه؟ نقول: مادام المَجْدُ وَصْفًا لموصوف، والموصوف بين ثوبيه، صح أن يقال: إن المجدُ ذاته بين ثوبيه؛ لأن الصفةً معنّى في الموصوف.

وإذا قُلتَ: «المجْدُ بَيْنَ تَوْبَيْهِ»، أو «الكَّكَرُمُ فِي بَيْيُهِ»، أو: «الشَّجَاعَةُ فِي سِلَاحِهِ»، وما أشبهَ ذلك ففيها كنايةٌ، لكن البلاغيين يسمونها كنايةَ نِسبة، أي إني نَسبتُ إليه المجدّ، أو نسبت إليه الكرم، أو نسبتُ إليه الشجاعة، فكنَّيت بالألفاظ: «بين ثوبيه»، و "في بيته»، أو «في سلاحه»، أو ما أشبه ذلك.

وقوله: ﴿ وَالْكَرَمُ تَحْتَ رِدَاتِهِ ، فلو قال: الْكَرَمُ فِي رَحْلِهِ لكان أحسن ، فقوله: ﴿ تَحتَ رِدَاتُه ﴾ فليست مُناسِبة ، فقد تدل على أنه نائم مثلًا تحت الرداء ، وإذا كان والنَّالث: كنايةٌ يَكُونُ الكَنِيُّ عَنْهُ فِيهَا غَيرَ صِفَةٍ، وَلَا نِسبةٍ، كَقَرْلِهِ: الضَّارِيِينَ بِكُلُّ أَبْسَيَضَ مِسخُلَمٍ وَالطَّاعِينَ مَسجَامِعَ الْأَضْعَانِ<sup>(١)</sup> فإنَّهُ كَنَى بِمَجامع الأضغانِ عنِ القلوبِ<sup>(١)</sup>.

نائيًا فليس عنده كَرَم أو بُخْل، فإن قَصَد بالرداء الثوبَ فالمثال صحيح، مثل: «المجد بين ثوبيه».

[1] والثالث: كِنايةٌ يكون الكَّنيُّ عنه فيها غيرَ صِفة، ولا نِسْبة، وهي الكتاية عن مَوصوف؛ لكن المؤلف قال: «غير صفة، ولا نسبة»؛ ليكون أوسع. والقولُ بأنه كتاية عن موصوف أحسن، كقول الشاعر: «الضَّارِينَ بِكُلُّ أَبِيَصَ... إلخ».

والكِناية هنا في قوله: «تجامعَ الأَضْغانِ»، وتجامعُ الأضغان هي مجامع الحب، ومجامع البغضاء، وهي القلوب؛ لأن الضَّغْنَ، والحقد، والكراهية، والمحبة، كلها محلها القلب.

وهو هنا يمدحهم فيقول: «الصَّارِبينَ بِكُلِّ أَبِيَضَ خِخَدَم» أي بالسيوف، «وَالطَّاعِنِينَ بَجامِع الأَضْغَان» أي يطعنون بالرماح مجامع الأضغان وهي القلوب.

وهذه أيضًا تُسمَّى كناية، ليست عن صفة، ولا عن نسبة، لكن يُكنى بها عن موصوف، ويمكن أن يُراد بها المعنى الحقيقي؛ لأن القلوب مجامعُ الأضغان، فيمكن أن يراد بها المعنى الحقيقي، أو أن تكون كناية عن القلوب. والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) البيت لعَمرو بن مَعْدِيكُوب، انظر سر الفصاحة (ص:۲۳۲)، ومعاهد النتصيص (۱۳/۲)، وهو في كل من الموازنة (ص:۲۱۳)، والصناعتين (ص:۲۳۶)، ومحاضرات الأدباء (۱۷۲/۲)، ... أبيض مُرْتَفَقِ بدلا من أبيض مِـخَذْم

وَالكِنايَةُ إِنْ كَثُرُتْ فِيهَا الوَسَائطُ سَمِّيَتْ تَلوِيمًا، نحوَ: «هُوَ كَثِيرُ الرَّمَادِ» أَيْ كَريمٌ، فإنَّ كَثْرَةَ الرَّمادِ تَستَلْزُمُ كَثْرَةَ الإِخْراقِ، وكَثْرَةَ الإحراقِ تَستَلْزِمُ كَثْرَةَ الطَّنْخِ والحَّنِرِ، وكَثْرَتَهَا تَستَلزِمُ كَثْرَةَ الأَكلينَ، وهِيَ تَستَلْزِمُ كُثْرةَ الضَّيفَانِ، وكَثْرةَ الضَّيفَانِ تَسْتَلزِمُ الكَرَمُ<sup>ااً.</sup>

[۱] يقول رحمه الله: «الكِتايَةُ إن كَثُرت فيها الوّسائطُ سُمِّيت تَلُويِمُّا»، ومعروف أن الكِتايَة لَفظٌ أُريد به لَازِم معناه، وهذا اللَّازِم قد يكون قريبًا، وقد يكون بعيدًا، فإذا كان بعيدًا فالكناية تلويح؛ لأن الإنسان لا يفهم المعنى إلا من بُعْذِ، فهو كالملوَّح بيده من بعيد، ولهذا سُمِّيت تلويجًا.

ومثلُ ذلكَ: "هُوَ كَثِيرُ الرَّمَادِ» أي كريم، فـ اكثيرُ الرمادِ» كنايةٌ عن الكرم، لكن هذه الكناية تلويخٌ؛ لأن الوسائط فيها كثيرة؛ فإن كثرةَ الرمادِ تَستلزِمُ كثرةَ الإحراق؛ لأن الحَطَب إذا أُحرِق صار رمادًا، وكثرة الإحراق تستلزمُ كثرةَ الطبخ واشْبز، وكثرتها تَستلزم كثرةَ الأكلين، وكثرة الآكلين تستلزم كثرة الضَّيفَان، وكثرة الشُّيفَان تَستلزم الكَرَم؛ لأن الناس لا يأتون ضُيوفًا إلا عند الكرماء.

أما البخيل الذي فإذا طُلِب منه مالًا مثلًا فسيقول: اذهب إلى المسجد يدفع لك، فلا ينزل عليه الضيوف؛ لبُخْلِه، وإنها يأتون الكريمَ الذي يُدخِلهم بيتَه، فيطعمهم، ويكرمهم.

إِذَنْ: كَثُرُت اللوازمُ في المثال السابق، وإذا كَثُرُت اللوازمُ فهي تَلْمَيعٌ، وضِدُّها التصريح. فلو قلت: «فَكَنْ كَرِيمٌ الكفى عن هذا كله، لكن الكِناية تُعدُّ من باب تجميل اللفظ، وتَشوُّف النفسِ لها، فإنك تجد الفرقَ بين قولك: «فُكَنْ كَثِيرُ الرَّمَادِ» و«فُكَنْ كَرِيمٌ»، فالجملة الأولى –لا شك– أنها أشد في تهييج النفس؛ لوجود الكناية. وَإِنْ قَلَّتْ وخَفِيَتْ سُمِّيَتْ رَمْزًا، نَحْوَ: «هُوَ سَمِينٌ رِخْوٌ»، أَيْ غَمِيٍّ بَلِيدٌ<sup>[1]</sup>.

ولو قال قائل: أفلا يكون قوله: «تَستَلْزُمُ كَثْرُةَ الْآكِلِينَ» كناية عن كثرة عائلته؟

والخُلاصة: أنه إذا كَثرت الوسائطُ في الكناية فإنها تُسمَّى تلويخًا، مأخوذة من لوَّح بيده إذا أشار من بعيد.

[1] يقول رحمه الله "وإن قَلَّت الكِنايةُ وخَفِيت سُمِّيت رَمْزًا، نحو: اهُوَ سَمِينٌ رِخُو، أي غَرِي بَلِيدٌ، فهذه العبارة يُفهَم منها أن هذا شخص بَدِينٌ، ارتخت أعصابه، أو عضلاته، لكنه مع ذلك يقول: إن معناه غَبي بَلِيدٌ، وهذه كنايةٌ غريبٌ أَنْ تكونَ هكذا؛ فهي خَفِية جِدًّا، لكن القرينة وسياق الكلام هما اللذان يُعينان هذا.

لكن إذا قيل: ما تقولُ في فلان؟ فقيل: «لَا يَعْرِفُ كُوعَهُ مِنْ كُرْسُوعِهِ» فهذا حقًّا كِناية عن البَلادَة والغَبَاوَة''ا؛ إذ لا يعرف كُوعَه من كُرسُوعه، ويقول الشاعر:

وَعَظْمٌ يَلِي الإِبْهَامَ كُوعٌ وَمَـا يَلِــي لِــــــ لِـخِنْصَــرِهِ الْكُرْسُوعُ، والرَّسغُ ما وَسَطْ

<sup>(</sup>١) في القاموس المحيط (ص:٧٦٩٧): "غَبَا الشيءَ، وعنه، غَبًا وغَباوَةٌ: لم يَفْطِنْ له، وهو غَبِيٌّ".

# وَعَظْمٌ يَلِسِي إِبْهَامَ رِجْلٍ مُلَقَّبٌ بِيُوعٍ فَخُذْ بِالْعِلْمِ وَاحْذَرْ مِنَ الْغَلَطُ (١)

والكُوع مَشهورٌ خطَأً على أنه المِرْفَق.

وقد يُكنى بقولهم: "فَلَانٌ عَرِيضُ الْقَفَا» عن الغباء، وكذلك أيضًا يَكنون عن الذكاء بقولهم: "فَلَانٌ كَبِيرُ الرَّأْسِ" فيقولون: إن كبير الرأس ذكي؛ لأن كِبَر رأسه دليلٌ على كِبَر نحُخُه.

ويُكنون أيضًا عن طُول الرقبة بالغباوة، فيقولون: «من طالت رَقبتُه فهو غَبِي»؛ لبُعُد ما بين قلبه ودماغه، مثل سلك الكهرباء إذا طال ولم تكن الماكينة قويةً ضَعُف النور، فهم يقولون: إن الدماغ يأخذ من القلب، فإذا بَعُد ما بينهما صار لديه نوع من الغباوة.

ويَدَّعي البعضُ أن قَوْل الرسول ﷺ لمَدِي بن حاتم صَّلَهَـُقَـٰنَـُ "إِنَّ وِسَادَكَ إِذَنْ لَعَرِيضٌ" الشَّعُون أن هذا كِنايةٌ عن البَلادَة والغَبَاء، وذلك حِين أراد عَدِي أن يصوم، وقرأ قول الله تعالى: ﴿وَكُلُوا وَاشْرَلُوا خَيْ يَبْتَيْنَ كُثُواْلْفَيْطُ الْأَيْتُشُونَ ٱلْخَيْطُ

 <sup>(</sup>١) البيتان جزء من نظم في الفقه لم أقف على قائله، انظر مُغني المُحتّاج إلى معرفة ألفاظ المِنْهَاج،
 لشمس الدُّين الشرييني (١/ ٣٩١)، ونهاية المحتاج إلى شَرَح المنهاج للشمس الرَّمْلي
 (١/ ٤٩/١)، وحاشية ابن عابدين (١/ ١١١)، وحاشية الطحطاوي (ص: ١٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب تفسير القرآن الكريم، باب قوله: ﴿وَكُمُوا رَأَشَهُوا حَقَى يَبَيْنَ لَكُوالْمَؤْلُطُ الْأَيْتِيْنُ مِنَ الْمُقِيطُ الْأَمْتُورِ مِنَ الْلَمْتِرِ اللهِ. (100 و 603)، ومسلم في كتاب الصيام، باب بيان أن الدخول في الصوم بحصل بطلوع الفجر، وأن له الأكل وغيره حتى يطلع الفجر، وبيان صفة الفجر الذي تتعلق به الأحكام من الدخول في الصوم، ودخول وقت صلاة الصُّبْح وغير ذلك (١٠٩٠).

أَلْأَسُورَهِنَ ٱلْفَكْمِ ﴾ [البقرة:١٨٧] فَجَعَل عِقَالين، والعِقَال: هو الحَبُل الذي تُشَدُّ به يدُ الناقة، جَعَل عِقَالَين: أحدهما أسود، والآخر أبيض، وجعل يأكل حتى بان له الخيط الأبيض من الخيط الأسود، وهذا لا يكون إلا بعد إسفار النهار، ثم أخبر النبي ﷺ فقال له النبي ﷺ: الآِنَّ وِسَادَكَ إِذَنْ لَمَرِيضٌ، وعرض الوسادة يدل على طول الرقبة.

وقالوا أيضًا: إن الرسول -عليه الصلاة والسلام- أراد أن يُبِيَّن له أنه بَليدٌ؛ لأنه إذا طالت الرقبةُ بَعُدَ الرأس عن القلب، فتطول المسافة، فيكون بليدًا.

ولكننا نَجزِم جزمًا أن الرسول ﷺ لم يُرد هذا، ففي الحديث ذاته ما يُكذِّب هذه الدعوى، وهو قوله ﷺ: ﴿إِنَّ وِسَادَكُ إِذَنْ لَعَرِيضٌ أَنْ كَانَ الخَيْطُ الأَبْيَضُ وَالأَسْوَدُ تَخْتَ وِسَادَتِكَ، يعني عَرض الأُنْقَ، ولم يَقُل صلى الله عليه وسلم: أَنْ فَهِمت أَنْ المرادَ بالخيط الحبل. ولكن هكذا البلاغيون، يؤولون النصوص لما يُريدون.

أمَّا أن الرسول -عليه الصلاة والسلام- يُريد أن يُعرِّض ببَلادَة الرجل، فهذا مستحيل؛ لأن الرسول صلى الله عليه وعلى آله وسلم لا يُمكن أن يَصف إنسانًا مُجتهدًا بأنه غبي.

وعلى كل حال إن كانت هذه كناية عند العرب فهي من الكِتايات الحَقِية؛ لأنَّ لها وسائطً، فإذا عَرضتِ الوسادة –على رأيهم- لَزِم منها طُولُ الرقبة، وطول الرقبة يَلزَم منه الغباوة. وَإِنْ قَلَّتْ فِيهَا الوَسَائطُ أَوْ لَـمْ تَكُنْ، وَوضَحَتْ، سُمِّيتْ إِيهَاءً، وَإِشَارَةً، نحوَ:

أَوْمَا رَأَيْتَ اللَّجِٰدَ أَلْفَى رَحْلَـهُ فِي آلِ طَلَحَةَ ثُمَّ لَـمْ يَتَحَوَّلِ<sup>(١)</sup> كِنايةٌ عَنْ كَوشِمْ أَنجَادًاً<sup>(١)</sup>.

وَهناكَ نَوعٌ مِنَ الكِنايةِ يُعتمَدُ فِي فَهْمِهِ عَلَى السَّياقِ يُسمَّى تَعْرِيضًا، وَهُوَ إِمالةُ الكَلامِ إِلَى عُرْضٍ، أَيْ ناحيةٍ، كقولِكَ لِشَخصٍ يَضرُّ النَّاسَ: «خَيْرُ النَّاسِ مَنْ يَشْعُهُمْ»ًا[7].

[۱] يقول المُؤلَّف -رحمه الله-: «وإن قَلَّت فيها الوسائط، أو لم تكن، ووضحت، سُمِّت إيهاءً، وإشارةً، كقوله: «أَوَمَا رَأَيْتَ المَجْدَ.. إلخ».

فهذا مَدْح عظيمٌ، وقوله «أوما رأيتَ المَجدَّ» كِنايةٌ عن نِسْبةٍ. ومعنى البيتِ أن المجد لم يَختر غيرَهم، ولا تحوَّل عنهم، وهذا مدح عظيم بأنهم أهلُ للمجد ابتداءً وانتهاءً. إذَنْ فالبيت كِنايةٌ عن المجد، أو كها يقول المؤلف رحمه الله: «كِناية عن كُوْنهم أمجادًا».

[۲] ويقول: «وهناك نَوعٌ من الكِناية يُعتمَد في فَهْمِه على السياق ويُسمى تَعْريضًا... إلغ» وهذه كِنايةُ التَّعْريض؛ حيث يتكلمُ الإنسان بكلامٍ يُريد به أن يَفهم المُخاطبُ غيرَ ما يَظهَر منه، كها لو أن رجلًا يُؤذي الناس، فنقول له في عَرض الحديث: «حَيُرُ النَّاسِ مَنْ يَكُفُّ شَرَّهُ عُنَهُمْ»، فهذا تعريضٌ له بأنه يؤذي الناس.

 <sup>(</sup>١) البيت للبحتري، انظر شرح ديوان الحماسة للمرزوقي (١/ ١٠٧١، ١٢٥٤)، ودلائل الإعجاز
 (٣١١/١)، ومفتاح العلوم (١/ ١١٤)، والطراز (٣/ ٢٤١).

ومثله أيضًا: لو كُنتَ تُخاصم إنسانًا فقُلتَ له: «أَنَا -وَالْحَمْدُ لله- لَسْتُ أَقُمُّ الْقُهَامَةَ»، فالمعنى أن المُخاطَب يقم الفهامة، أو قلت مثلًا: «أَنَا -وَالْحَمْدُ لله-لَا أُوْذِي عِبَادَ الله»، أو: «أَنَا -وَالْحَمْدُ للهِ- طَاهِرُ العِرْضِ»، أو: «أَنَا لَسُتُ أُغْتَابُ أَخَدًا»، أو مَا أشبه ذلك.

يقول العلماء في هذا: إنه من باب التعريض.

فالتَّمْرِيْضُ لا يُصرِّح، لكنه يدل على معنى، ومنه قوله تعالى عن قوم مريم حين جاءت تحمل عيسى عَتِّعالتَكَهْ فقالوا لها: ﴿يَتَأَخْتَ هَنُّـوْنَ مَاكَانَ أَلِمُوكِ ٱمَرَّاسَوْهِ وَمَا كَانَتْ أَنْكُهِ بَغِيَّا﴾ [مرم:۲۸] يريدون أن يقولوا: إنها بَغِي، ولكن من أين جاءها البِغَاء؟! فأبوها ليس امرَأ سُوْء، وأُمُّها ليست بَعْيًا، فكيف جاءها؟!

ويقول بعض العلماء في التعريض: إنه أشدُّ وَقْعَا من التَّصرِيح. وجعلوا منه قوله تعالى عن ابنَيْ آدم: ﴿إِنَّمَايَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنَ ٱلْمُثَقِّبَنَ ﴾ [المائدة:٢٧] يُعَرِّض بأن أخاه قابيل ليس مُتقيًّا.

وقد اختلف الفقهاءُ فيها لو عَرَّضَ أَحدٌ بقَذْف إنسانٍ آخر بهذه الصُّورة، فهل يكون الشخص قاذفًا أم لا؟ فلو قال قاذفًا قَذْفًا صَريمًا مثلًا: «هَذَا زَانِ»، أو: «أَنْتَ زَانِ» بغير بَيِّنَة، فهذا القاذف يُحدُّ حدَّ القَذْف.

لكن لو قالَ للمُخَاصَمِ: «الحُمْدُ شه، أَنَا لَا أَزْنِي»، فهل يكون هذا قَذَفًا؟ يقول بعضُ العلماء: هذا ليس بقَذْفِ؛ لأنه ليس صريحًا، فها قال: إنه زانٍ صراحة، وبعض العلماء قال: هذا أشد من قوله: «أنَّتَ زَانٍ»؛ لأن قوله: «الحُمْدُ شه، أَنَا لَا أَذْنِي» يَفهم منه الجميعُ أن هذا الرجلَ المُخاصَمَ صاحبُ زِنا، فيكون قذفًا. والصحيح أنه قَذْفٌ؛ لأنه -لا شك- يُدَنِّس عِرضَ المُخاطَب.

والحَاصلُ أن هذه كناية تُسمَّى كناية التعريض، وهي أن يُكنى عن خُلُقٍ لشخص بتغرِيض نَفْيِه.

وإلى هنا انتهى علم البيان. فصار علمُ البيان يتركَّز على أمور:

**أولًا**: التشبيه؛ بأقسامه وأغراضه.

**ثانيًا**: الاستعارة.

ثالثًا: المجَاز المُرسَل.

رابعًا: ثم المجَاز العقلي.

خامسًا: الكِناية.



# علم البيديع

اَفَحُ مِن (لاَرَّجَاجُ (الْفِجَدَّدِيَ (سُلِيَّةُ (لاِنْرُهُ (الْفِرُودِيَّةِ www.moswarat.com





## البَديعُ: عِلمٌ يُعرَفُ بِهِ وُجُوهَ عَسِينِ الكَلامِ الْمُطَابِقِ لُقَتْضَى الحَالِ<sup>[1]</sup>.

 [١] من المعلوم أن البلاغة تتكون من ثلاثة علوم رئيسة وهي: المعاني، والبَيان، والبَدِيع.

فالمعانى: يتعلق بالمعنى، والبيان: يتعلق باللفظ، والبديع: يتعلق بأمر زائد على اللفظ والمعنى، فهو مجُرد تحسينات فقط، مثل رَجُلِ بَنَى بيتًا، فهذا بمنزلة المعاني والبيان، ثم جاء بعد ذلك دَوْرُ التلوين والنَّقْش، فهذَا بمنزلة البديع.

فالبديع في الحقيقة من مُحسَّنات اللفظ، وليس مِن صُلْب اللفظ، ولا من جَوهره، بل هو من المحسنات فقط.

لكن مَن أُولِع بعلمِ مَا فرَّعَهُ، فأتَى له بفروع، وأنواع، وأصناف، ولذلك أتى العلماءُ –رحمهم الله– الذين اشتغلوا بهذا الفن للبديع بمعانٍ وتقسيهات كثيرة، مع أننا في غنّى عنها؛ لأنها ليست إلا من مُحسنات اللفظ فقط، فهي كهالية، وليست أساسية.

ومِن ثَم قال المؤلفُ -رحمه الله-: (عِلْمُ البديع عِلْم يُعرَف به وجوه تحسين الكلام». وَهَذِهِ الوُجوهُ مَا يَرجِعُ مِنهَا إِلَى تَحْسَينِ المُغنَى يُسمَّى بالمُحسَّناتِ المعنويَّةِ، ومَا يَرجِعُ مِنهَا إِلَى تَحْسِينِ اللَّفْظِ يُسمَّى بالمُحسَّناتِ اللَّفْظِيَّ<sup>[1]</sup>.

وقوله: «المُطابِق لمُقتَضى الحال» من تمام البلاغة؛ فمن المعلوم أن الكلام لا يكون بَليغًا إلا إذا كان مُطابقًا لمقتضى الحال.

وسُمِّي بَكِيعًا؛ لأن أصل الإبداع الإحسان، وإحسان الشيء إبداعٌ له، فهو مُحَسَّر. فعلمُ البديع هو تَحسينٌ للألفاظ.

فبعد أن عَرَفنا عِلمَ المعاني، وعلم البيان، وهما يتعلقان بالمعاني والألفاظ، نأتي الآن إلى علم البديع، كي نُبدع في التعبير:

 [1] يقول المؤلف رحمه الله: «وهذه الوجوه ما يَرجع منها إلى تحسين المعنى يُسمَّى بالمُحسِّنات المعنوية، وما يرجع منها إلى تحسين اللفظ يُسمَّى بالمحسنات اللفظية».

إِذَنْ علم البديع ينحصر في هذين المعنيين: تحسين المعني، وتحسين اللفظ.

وكلمة اتحسين، تُعطِي انطباعًا بأن المسألة من باب الكمال، وليست من باب الأساس والأصل، وهو كذلك.





١ - التَّوْرِيةُ: أَنْ يُذكَرَ لَفظٌ لهُ مَعْنيَانِ:

قريبٌ: يَتَبادرُ فَهْمُهُ مِنَ الكَلامِ [1].

#### [1]من المُحسنات المعنوية:

أولًا: التَّوْرِيَّةُ: ومعناها أن يُذكر اللَّفظُ ويُراد به غير ظاهره؛ ولهذا قال فيها رحمه الله: «أن يُذكر لفظٌ له معنيان: قَريبٌ يَتَبادَر فَهْمُه من الكلام، وبَعيدٌ وهو المُراد».

وقد ذَكَر الفُقُهاءُ -رحمهم الله- التورية في باب الأَيهان، وكذلك في باب الطّلاق، وسمَّوها بابَ التأويل في الجا الطّلاق، وسمَّوها بابَ التأويل في الحَلِف، وقالوا: هو أن يُريد بلَفْظِه ما يُخْالِف ظَاهَرَه، فنقول مثلًا: (وَالله مَا لِزَيْدِ عِنْدِي شَيْءٌ)، فاهما هذا بمعنى "الذي، وليست نافية، فيكون معنى الجملة أن الذي لزيد عندي شيءٌ، والمُخَاطَب يَفهم النفي، يفهم أنه ليس له عندك شيء، وأنت تُريد الإثبات، ففي هذا تورية.

ومثل إنسان جاء يستقرض منك فأقرضته، فجاء من الغَد، فهيَّات جَيبَك لأَخْذ الدراهم التي أقرضتها له، فإذا هو يقول: أقرضني مرة أخرى، ويطلب زيادة، فقلت لـه: «ما عندي شيء» فيفهم أن مـا عندك شيء، وأنك خالي اليد من الدراهم، وأنت تريد أن الذي عندي شيء، «أو ما عندي شيء، أي في هذا المكان، وإن كان عندك شيء في مكان آخر.

وفائدة التَّورِية أنها تنفع الإنسانَ عند المضايق؛ ولهذا قال إبراهيم -عليه الصلاة والسلام- للملك الظالم في زوجته: «هَلِموْ أُخْتِي»(ا) فنجا، فنفعه ذلك.

وجاء في الأثر: "إِنَّ فِي المَعَارِيضِ لمُنْدُوحَةٌ عَنِ الْكَذِبِ")"، كذلك "وَلَـمْ يَكُنْ رَسُولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُرِيدُ غَزْوَةٌ إِلَّا وَزَّى بِغَثْرِهَا"<sup>(١)</sup>. فدل هذا على أن التورية لها فَائدتها الفِعلية والقولية.

وقد اختلف العلماءُ في جَواز التورية بدون سبب، فمنهم من قال: لا تجوز إلا لسبب، إما لمصلحة، وإما للَّفْع مَضَرَّة، ومنهم من قال: تجوز، إلا إذا اشتملت على ظُلْم، فإذا اشتملت على ظُلْم فإنها حرام بالاتفاق.

ومن التورية قولُ إبراهيم عَيْمَالتَكَمَّ: ﴿ قَالَ بَلَ فَعَكُهُ كَيْمُهُمْ هَلَذَا نَشَتُلُوهُمْ إِن كَانُواْ يَنطِقُوكَ ﴾ [الأبياء:٦٦] يعني: أشار بإصبعه، على قول بعض المفسرين. وعلى كل حال، فغائدة التورية أنها تُنْجِى الإنسان عند المضايق.

- (١) أخرجه البخاري في كتاب الطلاق، باب إذا قال لامرأته وهو مُكرَّه: هذه أختي، فلا شيء عليه (٧/ ٥٤)، وأخرجه أيضا في كتاب الإكراه (٩/ ٢٧).
- (۲) أخراجه ابن أي شيبة في مصنفه (۲۰) (۲۸۰۲)، رقم ۲۹۰۱)، والبخاري في الأدب المفرد (۸۰۷)، و الطبراق في الكبر (۱۸/ ۱۰۰۱، رقم ۲۰۱۱) والبيهقى (۱۹۹ / ۱۹۹)، عن عِمْرَان بن حُصَين.
- (٣) أخرجه البخاري في كتاب الجمهاد والسير، باب من أراد غزوة فَوَرَّى بغيرها، ومن أَحَبَّ الحروجَ يوم الخميس (٢٩٤٧، ٢٩٤٨)، وأخرجه أيضا في كتاب المغازي، باب حديث كعب بن مالك، وقول الله فلت: ﴿ يَكُلُ النَّذِيَّةِ الْذِيرَ خَلِقُوا ﴾ [الوية:١١٨] (٤٤١٨)، ومسلم في كتاب التوبة، باب حديث توبة كعب بن مالك وصاحبًه (٢٧٦٩).

وَيَعِيدٌ: هُوَ اللَّوادُ بِالإِفَادةِ لَقَرِينةٍ خَفِيَّةٍ، نَحْوَ: ﴿ وَهُوَ الَّذِى يَتَوَفَّئكُم
 مِالْكُمْ مَا جَرْحَتُهم إِللَّهَارِ ﴾ أراد بقولِه «جَرْحْتُمُ» معناهُ البّعِيدَ، وهُوَ ارتكابُ اللَّمُوب، وتَقَولِهِ:

يَا سَيِّدًا حَازَ لُطُفًا لَبِهُ الْبَرَابَاعِبِيدُ أَنْتَ الْحَسَيْنُ وَلَكِنْ جَفَاكَ فِينَا يَزِيدُ<sup>(١)</sup>

معنى «يَزِيدُ» القَرِيبُ أنَّهُ عَلَمٌ، ومعنَاهُ البَعيدُ المَقْصُودُ أنَّهُ فِعْلٌ مُضَارعٌ مِنْ «زَادَ» [١].

[۱] ويقول المؤلف رحمه الله: «له معنيان»، ومثاله: ﴿ وَهُوَ الَّذِي يَتُوفَّنَكُمُ يَاتَيِل وَيَعَلَمُ مَا جَرَحْتُم بِالنَّهَارِ ﴾ [الانعام: ٦٠] يقول المؤلف: أراد بقوله تعالى: ﴿مَا جَرَحْتُد ﴾ معناه البعيد، وهو ارتكاب الذنوب.

وهذا التفسير ليس بصحيح، بل أراد بـ (مَا يَرَمَتُد ﴾ ما كَسَبُتُم، والجارح أي الكاسب، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَمَا عَلَنَتُد مِنَ لَلْمَوَارِج مُكَلِّمِينَ ﴾ [المالدة: ٤] ومعنى: ﴿ فِينَ الْمَوَارِج ﴾ أي من الكواسب؛ لتكسب لكم، وهي كلاب الصيد، أو الطيور التي يُصادبها.

فقول المؤلف بأن معنى ﴿مَاجَرَحْتُد بِالنَّهَادِ ﴾ أي ما كَسَبتم من الذنوب ليس بصحيح، بل الله يعلم ما جرحوا من خير، ومن شر، فهو تعالى يعلم ذلك كله.

 <sup>(</sup>١) يبتان غير معروفي القائل، انظر جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع، لأحمد بن إبراهيم الهاشمي (ص:٢٣٤)، وإعراب القرآن وبيانه، لمحيي الدين بن أحمد مصطفى درويش (٤/ ٢٩٤)، و اللباب في قواعد اللغة وآلات الأدب النحو والصرف والبلاغة والعروض واللغة والمثل، لمحمد علي الشراج (ص:١٨٢).

ومن التَّوْرِية قول الشاعر السابق: «يَا سَيِّدًا حَازَ لُطْفًا... إلخ».

وقولُه: «يا سَيِّدًا حاز لطفًا» لا بأسَ به، وأما قوله: «له البرايا عبيد» فهذا غُلوٌ لا يجوز، ولا يصح إلا لله، وقوله «أنتَ الحسينُ ولكن جفاك فينا يَزِيد» فيقول: معنى «يزيد» القريب أنه عَلَمٌ، وهو يزيد بن معاوية بن أبي سفيان، والحروب بينه وبين الحسين معروفة، وأما معناه البعيدُ المقصود فهو أنه فِعْل مضارع من «زاد».

ولو أن المؤلف -رحمه الله- قال بالعكس لكان أولى، فنحن نرى أن المعنى القريب هو أنه فِعُل من «زاد، يزيد»، والمعنى البعيد هو العَلَم؛ خصوصًا لمن لا يدري عن قضية الحسين ويزيد بن معاوية.

فلا شك أن الذي يتبادر إلى ذهنه أن «يزيد» فعل مضارع، أي إن جفاك يزيد فينا.

لكن الذي يعرف القضية هو الذي يُمكِن أن يَفهَم من كلمة "يزيد" أنها عَلَم، فيقول: نعم الذي جفا حُسَيْنًا هو يَزيدُ، فلو أن المؤلف عكس لكان أقربَ إلى الصواب.

على كل حال فالتورية: هي أن يكون اللفظُ مُحتملًا لمعنيين، أحدهما أظهرُ من الثاني، ويُريد المتكلمُ المعنى البعيد غير الأظهر.

لكن هل التورية من المحسنات؟ نعم؛ لأن هذا المعنى الغريب اللطيف الذي أردته وهو خلاف ظاهرِ اللفظ يكون له حُسْنٌ. ٢- الطّبَاقُ: هَوَ الجَمْهُ بَيْنَ مَعنَيْنِ مُتقابِلِينِ، نَحْوَ قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَتَعَسَبُهُمْ أَنْقَا لِلْهَا عَلَى اللّهَ اللّهُ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

فنحن عندما نقول في المثال السابق: «ولَكن جَفَاكَ فِينَا يَزِيد» إن المراد بـ«يزيد» عَلَمُ، يكون له حُشن في نفوسنا، فكُوْن الإنسان يصوغ هذا الكلام بهذا الوجه، لا شك أنه يَزيده حُسْنًا.

أما فائدتها الحقيقية فهي تخليص الإنسان من الكذب، ومن المكاره.

وقد يَسأل سائلٌ فيقول: ما الفرق إِذَنْ بين التورية والمجاز؛ فكلاهما له معنيان؟

والجواب: أن المجاز لا يُراد فيه إلا معنى واحد فقط، ولا يحتمل أنه الثاني إطلاقًا.

وأما التورية فيصلح أن يُراد المعنيان لكنه في أحدهما أرجح، أما المجاز فلا يصلح؛ لأن القرينة تمنعه، ففي المجاز إذا وجدت القرينة فلا يمكن أن يُرادَ به الحقيقة، ولا يصح أن يُراد به الحقيقة، ولهذا يقال: مع قرينةٍ مانعةٍ من إرادة المعنى الحقيقي.

[۱] الطّبَاقُ: هو الجمع بين معنيين مُتقابلين، نحو قوله تعالى: ﴿ وَتَصَـّبُهُمْ اَيُقَكَاظُا رَهُمُ مُثُودٌ ﴾ [الكهف:١٨] فالطّباقُ بين «أيقاظًا» و«رقود»، أي إن المعنيين هما اليقظة والرقود، فجمعت الآية بين معنيين مُتقابلين.

ومن الجائز أن تكون العبارة في غير القرآن: "وتحسبهم أيقاظًا وليسوا أيقاظًا»، لكن الله ﷺ قال: ﴿وَهُمُ مُؤْدٌ ﴾ لأن ذِكْر الشيء ومُقابِلَه يُعطي الكلامُ حُسْنًا. ٣- ومِنَ الطّباقِ المُقابَلةُ: وهِيَ أَنْ يُؤتَى بِمَعْنَيْنِ أَوْ أَكْثَرَ، ثُمَّ يُؤتَى بَا
 يُقَابِلُ ذلِكَ عَلَى التَّرْتِيبِ، نَحْوَ قَولِهِ تَعَالَى: ﴿ فَلَيْضَكُواْ فَلِيلًا وَلَيْبَكُواْ كَيْبِكُ الْأَرْتِيبِ، نَحْوَ قَولِهِ تَعَالَى: ﴿ فَلْيَضْحَكُواْ فَلِيلًا وَلَيْبَكُوا كَيْبِكُ الْكِيرَا﴾ [١٠]

ومن أمثلة الطّباق: ﴿ وَوَجَدَكَ صَالَّا فَهَدَىٰ ﴾ [الضحى:٧] فالطباق بين "ضَالًّا» و «هَدَى»، وكذلك في قوله تعالى: ﴿ وَلَنَكِنَّ أَكْثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَمْلَمُونَ ۚ ۚ ﴿ يَمْلَمُونَ ظَلْهِرًا يُنَ لَلْهَوَا لِذُنِّكَ﴾ [الروم:٦-٧].

أتى المؤلف -رحمه الله- بمثالين، لكن بينها فَرقٌ مِن بعض الوجوه، فالأولُ فيه الطباق بين لفظين متقابلين باعتبار المادة: «أيقاظًا» و«رُقود»، والمثال الثاني الطباق فيه بين لفظين متقابلين باعتبار السلب والإيجاب، فالمادة واحدة وهي مادة العلم، واللفظ الأول «لا يعلمون» منفي، والثاني «يعلمون» مثبت، فالتقابل بينهها ليس تقابك بين مادتيهها، ولكن بين السلب والإيجاب، فأحدهما مَسلوبٌ، والثاني مُثبَتٌ. وهذا أيضًا مثلها لو قلت: «فُكرنٌ لا يَجْهَلُ أَخَاهُ وَيَجْهَلُ عَمَّهُ»، فهو طباق بالسلب أيضًا.

[۱] الْقَابَلَة (وهي من الطباق): وهي أن يُؤتَى بمعنين أو أكثر، ثم يُؤتَى بها يُقابَلُة (وهي من الطباق): وهي أن يُؤتَى بها يُقابِل ذلك على الترتيب، نحو قوله تعالى: ﴿ فَآيَضَكُمُوا فَيْلِهُ وَلَيَبَكُوا كَيْمِا ﴾ النوية المؤلف فعندنا «فليضحكوا» قوبلت بـ«كثيرًا» وهذا هو الفرق بين الطباق والمقابلة، فإذا كان التضاذُ بين لفظ ولفظ يُسمَّى طِباقًا، وإذا كان بين النف فأكثر، واثنين فأكثر، فإنه يُسمَّى مقابلة.

ومن المُقابَلة أيضًا قَوله تعالى: ﴿ قَانَامَنَ أَعَلَى وَآفَقَ ۞ وَصَدَقَ بِالْمُسْتَى ۞ فَسَنَيْيَتُرُهُ لِلْمُسْرَىٰ ۞ وَاَنَامَنُ بَمِيلَ وَاَسْتَغَقَ ۞ وَكَنَّ بِالْمُسْنَى ۞ مَسْئَيْرِيُرُهُ لِلْمُسْتَرَىٰ﴾ [اللين:١٠٠] لأنها معانِ متعددة، أنى بها الله ﷺ ثم ذكر ما يقابلها. ٤ - مُرَاعَاةُ النَّظِيرِ: هِي جَمْعُ أَمْرٍ وَمَا يُناسِبُهُ لَا بِالتضادِ، كقولِهِ:

وَالطَّلُ فِي سِلْكِ الْغُصُونِ كَلُؤْلُ وِ رَطْبٍ يُصَافِحُهُ النَّسِيمُ فَيَسْقُطُ وَالطَّـبُرُ يَشْرَأُ وَالْضَرِيرُ صَـحِيفَةٌ وَالرَّيحُ تَكُتُبُ وَالْخَتَامُ يُسَقِّطُ الْالاَ

ومنها أيضا قول الشاعر:

عَلَى رَأْسِ حُرِّ تَاجُ عِزِّ يَزِينُهُ وَفِي رِجْلِ عَبْدٍ قَيْدُ ذُلَّ يَشِينُهُ (٢)

في هذا البيت مُقابَلة، فـــ(رَأْس؛ تُقابل ارِجْل»، واحُرّ» تُقابل اعبد»، وائتاج؛ تُقابِل اقيد»، واعِزّ» تُقابل اذُل»، وانيزينه، تقابل ايُشينه».

والحلاصةُ: أن هذا تَحسينٌ معنوي؛ لأنه تَقائِلٌ بين المعاني، إما بين معنى ومعنى، أو بين معنيين أو أكثر ومعنيين أو أكثر.

[١] مُراعَاةُ النظيرِ: هي جُمْع أَمْر وما يُنَاسِبه لا بالتضاد، وهو من المُحسَّنات المعنوية أيضًا؛ حيث إن الكاتب أو المُتكلَّم يُراعِي النظير، فيجمع بين النظائر دون المتقابلات، مثاله قول الشاعر: "وَالطَّلُّ فِي سِلْكِ الْغُصُّرِنِ... إلخ».

عَجِيبُون هؤلاء الشعراء! يقول: «الطَّل في سِلْك الغصون كلؤلؤ رَطْب يُصافِحُه النسيمُ فيسقط» وَجُهُ الـمُقابَلة هنا التناسب بين قوله: (سِلك الغصون»

 <sup>(</sup>١) البيتان لبهاء الدّين أبو الحسن بن السّاعاتيّ، انظر ديوانه (٢٤/١)، وتاريخ الإسلام للذهبي
 (١٥٥/٤٣)، وحياة الحيوان الكبرى للدمبري (١٣٣/٢)، وخزانة الأدب وغاية الأرب للحموي (٢٠/١)، وشذرات الذهب لابن العهاد (٢٦/٧).

<sup>(</sup>٢) أنشده الصاحب شرف الدِّين مُستَوْفي إزبل لغيره، انظر فاكهة الحُّلفاء ومُفاكَهة الظُّر فَاء لابن عربشاه (ص:٣٦٦)، وعزانة الأدب وغاية الأرب للحَموي (١/ ١٣٢)، ومعاهد التنصيص (٢١٠/٢).

وقوله: «كَلُؤْلُؤ رَطْب»، فالغصون إذا أصابها الطَّلُّ، فنجد الطل يمشي فيها، مثل لُؤلُؤ رطب يُصافحُه النسيمُ فيسقط، والنسيم أي الهواء، فإذا صافحَ هذا الطل وتساقط صار مثل اللؤلؤ.

ووجهُ المناسبةِ أن السِّلكَ يُناسبُه اللؤلؤ؛ لأن اللؤلؤ يُنظَم عادةً بالأسلاك.

وقوله: «الغصون» و"يصافحه النسيم» بينهما أيضًا مناسبة؛ لأن الهواءَ هو الذي يُحرِّك الغُصنَ، والأصل في الغصن أن يكون ثابتًا، فإذا تحرك تساقطً الطلُّ.

وهناك مناسبة بين قوله: "والطيرُ يقرأً"، "والغديرُ صحيفةٌ"، وكذلك "والريحُ تكتب" ضد "يقرأً"، و"الغامُ ينقط،، و"الطير يقرأً": أي بالتغريد. "والغديرُ صحيفة": أي ورقة، "والريح تكتب" فالماء مع الريح يكوَّنُ خطوطًا كأنها كتابة، "والغام ينقط": أي يُنزلُ المطرّ حَبَّاتٍ تلو الأخرى، فإذا نزل مثل هذا الغام على آثار الريح التي تُشبِه الكتابة، صار كأنه يُنقَط تلك الكتابة، وهذا لا شك أنه خيال بعيد.

وعلى كل حال هناك تناسب بين كُونْ (الطير يَقرأً)، و(الغديرُ صحيفة، فهو تُناسُب بين القراءة والصحيفة، كها أن هناك أيضًا تناسبًا بين «الريح تكتب» و «الغهم ينقط» فالتناسب بين الكتابة والنقط واضح. والله أعلم. الاسْتِخدَامُ: لَمَوْ ذِكْرُ اللَّفْظِ بَمْغَنَى، وإِعَادَةُ ضَمِيرِ عَلَيْهِ بَمْغَنَى آخَرَ،
 أَوْ إِعَادَةُ ضَمِيرَيْنِ ثُرِيدُ بثَانِيهِمَا غَيْرَ مَا أَرَدْتُهُ بَأُولِهَمَا، الأولُ نَحْوَ قولِهِ تَعَالى:
 ﴿فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهَرِ فَلْيَصُمْهُ ﴾ أَرادَ بِالشَّهرِ الهِلَالَ، وبضَميرِهِ الزَّمانَ المَعْلُومَ، والنَّانِي كَقُولِهِ:

فَسَقَى الْغَضَا وَالسَّاكِنِيهِ وَإِنْ هُمُّو شَبُّوهُ بَيْنَ جَـوَانِحِي وَضُـلُوعِي<sup>(۱)</sup>

«اَلْغَضَا»: شَجَرٌ بالبَادية، وضَمِيرُ «سَاكنِيهِ» يَعُودُ إليْهِ، بمَعْنَى مَكَانِه، وضَمِيرُ «شَبُّرُهُ» يَعُودُ إليْهِ بمَعْنَى نَارِهِ<sup>[۱]</sup>.

[۱] الاستخدامُ: هو ذِكْر اللفظ بمعنّى، وإعادَةُ ضَميرِ عليه بمعنّى آخر، أو إعادة ضَميرين تُريد بثانيهما غير ما أردته بأولهما.

ومعنى الاستخدام أنك استخدمت شيئًا في شيء، مثل إعادة الضمير على لفظ، لكنك لا تُرِيد هذا اللفظ، إنها تُريد معنى آخر، مثاله: ﴿فَنَنَ شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهَرَ لَفَظ، لكنك لا تُريد هذا اللفظ، إنها تُريد معنى آخر، مثاله: ﴿فَنَنَهُمُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَفَلَيْمُهُمُ ﴾ فليصم الهلال؟ بالطبع لا، بل المراد فليصم «الشهر» الذي هو زمن الهلال؛ ولهذا قال المؤلف رحمه الله: «أراد بالشهر الهلال، وبضميره الزمان المعلم».

ومثله: ﴿ وَمَا يُعَمُّرُ مِن مُُعَمِّرِ وَكَ يُنَقَّصُ مِنْ عُمُرِيةٍ إِلَّا فِي كِنَتٍ ﴾ [فاطر:١١] فهل المرادُ من: ﴿ مِنْ عُمُرِيةٍ ﴾ عُمُر هذا المُعَمَّرِ أم من عُمُر هُمَّمَرِ آخر غيره؟ يقولون:

<sup>(</sup>۱) البيت للبُّمْتري، انظر تحرير التحبير (۱/ ۲۵۵)، ومعاهد التنصيص (۲۱۹/۲)، والكُلُيات للكُفُوي (ص:۱۶۰)، وهو في ديوان البحتري برواية: بينَ جواتِحٍ وقلوبٍ، بدلًا من بين جوانحي وضلوعي.

.....

المراد مِن عُمُرٍ مُعَمَّر آخر؛ لأنه لو نَقَص من عُمُر هذا المُعُمَّر لم يكن مُمَمَّرًا، وبهذا يكون هذا من باب الاستخدام؛ حيث استُخدِم الضميرُ وأُرِيد به غير مَرجِعِه، وهذا كثيرٌ في القرآن، وكثيرٌ أيضًا في كلام العرب.

وهناك نوعٌ آخر من الاستخدام وهو: إعادةُ ضميرين تُريد بثانيهها غيرَ ما أردت بأولهها، مثاله قول الشاعر: (فَسَقَى الْغَضَا وَالشَّاكِنِيهِ... إلخ».

و (العَضَا): شَجَرٌ معروفٌ يُوقَد به، بل هو من أحسن ما يكون وَقُودًا، والشعراءُ يضربون به الأمثال، والضمير في (والساكنيه) يعود على (الغَضَا)، لكنَّ حقيقةَ الأمر أن (الغضا) ذاتَه لا يُسكَن؛ والسبب أنه شَجَرٌ، فكيف يُسكَن؟! لكن المقصود: الساكني تحَلَّه، أو مَكَانَه؛ وفذا يقول المؤلف رحمه الله: (الغَضَا شَجرٌ بالبادية، وضَميرُ ساكِنِه يَعودُ إليه، بمعنى مكانه).

وقوله: «وإن همو شبوه» الضميرُ فيه يعودُ إلى «الغضا»، والشَّبُّ هو شَبُّ النار لا شَبُّ الشجر، فالشُّبُّ للنار أي إيقادها، أي: وإن هم شَبُّوا نارَه؛ ولهذا قال المؤلف: «ضَبُّو، يعود إليه بمعنى ناره».

إِذَنْ فالضهائرُ في المثال السابق استُخدِمت في غير مَرجِعِها ظاهرًا؛ وهذا ما يُسمَّى بالاستخدام.

والمعنى يُعرَف -كها هو معلوم- من السياق. وهكذا فالضهائر في الاستخدام لا تعود إلى مرجعها ظاهرًا، بل تعود إلى معنى آخر، لكنها استخدمت فيه.

وقد وردَ الاستخدامُ في قوله تعالى: ﴿وَإِذَا طَلَقُمُ ۗ الشِّسَةَ فَلَفَنَ أَجَلُهُنَّ فَلَا تَمْشُلُوهُنَّ أَنْ يَنكِمْنَ أَوْدَجُهُمَّ إِذَا تَرْصَوْا بَيْنَهُم بِٱلْعُرِي ﴾ [البرة::٢٦] فالواو في "تعضلوهن" تعود ٦- الجَمْعُ: هُوَ أَنْ يَجِمَعَ بَيْنَ مُتعَدِّدٍ فِي حُكْم وَاحِدٍ، كَقَوْلِهِ:

إِنَّ الشَّسَبَابَ وَالْفَسَرَاغَ وَالْسَجِدَهُ مَفْسَدَةٌ لِلْمَسْرِءِ أَيُّ مَفْسَدَهُ (١١٢٠)

على الأزواج المطلقين ظاهرًا، لكن الضَّميرَ «الواو» استُخدِم في غير هذا، فقد استُخدِم في أوليائهن.

وسُمِّي الاستخدامُ بهذا الاسم؛ لأنك استخدمت الضميرَ في غير ما يَرجِع إليه عادةً، فكأنك جعلته خادِمًا تستخدمه.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن سُلَكَةٍ مِنْ طِينِ ﴿ ۚ ثُمُّ جَمَلَنَهُ ثُطْفَةً فِي قَرْرِمَّكِينِ﴾ [الوسن:١٣-١٣] فالإنسان هنا هو آدم ﴿ ثُمَّ جَمَلَتُهُ ثُطُفَةً ﴾ الضميرُ يعود على الإنسان، لكنه ليس الإنسان الأول الذي هو آدم، ولكن يعود على كل إنسان من بني آدم، ففي هذا أيضًا استخدام، والضابط ما ذكره المؤلف رحمه الله.

[۱]الجَمْع: هو أن يُجمَع بين مُتعدَّد في حُكم واحد، وهذا الجَمعُ يَجمعُ بين مَعانِ مُتعددة، أو ألفاظ مُتعددة، يُجمَع بينها في حكم واحد، لكنها في المعاني دون الأجسام يكون لها حُسْنٌ.

فلو قُلنا: "إِنَّ زَيْدًا وَحَمْرًا وَخَالِدًا كُرَمَاءُ"، فهذا –عندنا– كلامٌ عادي، ليس فيه إبداع، أما إذا جاءت بالمعاني فيصير لها نوع من الحُسن، كقول الشاعر: "إِنَّ الشَّبَابَ وَالْفَرَاغَ... إلخ".

<sup>(</sup>۱) البيثُ لأبي العتاهية، انظر خمَّاسة الحالديين (۱۹٫۱)، والتمثيل والمحاضرة (ص:۲۷)، ولُب اللباب (ص:۱۷۲)، وخاصُّ الحاص (ص:۱۰۹)، وتحاضرات الأدباء (۲/۲۵)، وربيع الأبرار ونصوص الأخيار للزغشري (۳/۵۹)، ونهاية الأرب (۳/۸۰)، والطراز (۳/۸۷)، وخزانة الأدب وغاية الأرب للحموي (۲/۲۲۲)، ومعاهد التنصيص (۲/۲۳۲).

.....

«الشباب»: الصِّغَر، و"الفراغ»: عَدَم الشُّغْل، و"الجِدَة»: الغني، هذه الثلاث إذا اجتمعت أفسدت المرء، فهو شاب، وفارغ ليس لديه شغل، وغَنِيٌّ.

أمَّا لو كان شَيخًا كبيرًا عَرَف أنه قد قُرُّب من الموت، فسيحاول أن يُحسِّن حالَه بعضَ الشيء، ولو كان شابًّا لكن لديه عَمَلٌ يُشغِله، ويُجهده دائيًا، مثل أن يذهب ليحتطب، أو ليزرع ويجرث إلى آخره، فسيكون لاهيًا عن الفساد بشُغلِه.

وأما الغِنَى فمَفْسَدة؛ لأن الغَنِي لديه كل شيء، وما يُريده يحصل عليه، لكنه لو كان فقيرًا، وأراد الشيء الذي فيه الفساد، فلن يستطيع أن يُحصِّلَه.

ولما سبق فيجب الحذر من هذه الأمور الثلاثة: الشباب، والفراغ، والجِدَة، فإنها تُفسِد المرء، وكُلُها داءً، إلا إذا وُفَقَ الإنسانُ واستعملها في نافع.

فالفراغ يعني عَدَم العمل، والإنسان إذا لم يكن له عملٌ ذَهَب ذِهنُه كُلَّ مذهب، وصار يُخْيِط خَبْطَ صَشْوَاء، والغِنّى قد يُفسِد؛ لأن الفقر يُلجِئ الإنسان إلى العمل، ومِن الناس مَن يُفسُد إذا كان غَنيًّا، شابًّا، فارغًا؛ ولهذا نجد أن أكثر المُكذّبين للرسل هم الأغنياء والكُبْرَاء.

والغرضُ من البيت السابق تحذير الشاب الذي أغناه الله ﷺ وأَفْرَغَه عما يُلهِيه، وأعطاه الشباب والقوة - أن يُضيِّع هذه الصفات الثلاث في غير فائدة.

إِذَنْ فَفِي هذا البيت مُحسِّن بديعي، وهو جَمْعُ هذه المعاني التي يُساعِد بَعضُها بعضًا على الفساد.

ومن الجَمْع أيضا قول الشاعر:

٧- التَّفرِيقُ: هوَ أَنْ يُفرَّقَ بَيْنَ شَيْئينِ مِنْ نَوْعٍ وَاحِدٍ، كَقَوْلِهِ:

مَا نَوَالُ الْغَمَامِ وَقْتَ رَبِيعٍ كَنَـوَالِ الْأَصِيرِ يَـوْمَ سَـخَاءِ فَصَارَهُ مَاءِ (١١٠١) فَضَاءِ وَاللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَمُ مُسَاءٍ (١١٠١)

[۱] التَّفْرِيق: هو أن يُفرَق بين شيئين من نوع واحد، وهنا فَرَق الشاعرُ بَيْن شَيئين من نوع واحد وهما: «نَوال الغهام»، و«نوال الأمير»، فكلاهما نوالٌ، وما ورد في البيتين من المبالغات الكاذبة، فعطاء الأمير عِندَه أفضل من المطر النازل من السهاء، الذي سهاه الله رِزْقًا، ينتفع به الآدمي، والبهائم، والأرض؛ لكن البلاغيين وغيرهم يقولون: «أعذب الشعر أكذبه»<sup>(۱)</sup>.

فعطاء الأمير -حسب رأي الشاعر- وَقْتَ سَخَاء أَشدُّ وأعظمُ من نَوالِ الغهام إذا أَمطَر، وصارت الأرضُ رَبيعًا، وكثرُ العُشْب، والخير.

<sup>(</sup>۱) البيت لرشيد الدِّين الوَطُواط، انظر مفتاح العلوم (ص:٤٦٥)، وخزانة الأدب وغاية الأرب للحموي (٧/ ٧٧٨، ١٣٧٨)، ومعاهد التنصيص (٢/ ٣٠٠)، والكليات (١/ ٢٩٨)، ونسبه ابن تَعْرِي بَرْدِي في النجوم الزاهرة (٥/ ٣٨٣) لحياد بن منصور الحلبي الخزاط.

<sup>(</sup>۲) البيتُ لابن الرومي، انظر تحرير التنوير (ص:۱۸۹)، وتهاية الأرب (۱/ ۱۹۸)، (۲/ ۱۰۰)، والطراز (۲/ ۱۶)، وخزانة الأدب وغاية الأرب للحموي (۱/ ۱۰۱)، (۲/ ۳۷۱)، ومعاهد التنصيص (ص:۲۷۶)، والكليات (ص:۲۲۲).

<sup>(</sup>٣) مقولة مشهورة في كتب الأدب بدون قائل معين، انظر: نقد الأدب المنسوب لقدامة بن جعفر (ص:١٩)، والإعجاز والإيجاز (ص:٧١)، والتعميل والمحاضرة (ص:١٨٥)، والعمدة (٢١/٢)، وسر الفصاحة (ص:١٧٢)، والمثل السائر (٣/ ١٩١)، والطراز (٣/ ١٦٣)، وخزانة الأدب (٧/٧).

ولا شك أن هذا من المبالغات، فالشاعر مُبالغٌ، ومُغالٍ في مَدْح الأمير، وكَاذِب فيها يقول أيضًا؛ لأن «نوالَ الغهام وقتَ الربيع» عامٌّ، ونافعٌ لكل أحدٍ، لكنَّ «نوالَ الأمير» محدودٌ وخصوص، وقد ينفع وقد يضر.

وبَرهَّن الشاعرُ على زَعْمِه الكاذبِ بقوله:

فَنَوالُ الْأَمِيرِ بَدْرَةُ عَيْنِ وَنَوَالُ الْغَهَمْ مِ قَطْرَةُ مَاءِ

«فنوال الأمير بَدُرَة عَبْنِ» أي قَطْرُ مِن ذَهَبٍ، «ونَوالُ الغهام» قَطْرَة ماء، والذَّهَب في أوقات الاستقرار أغلى من الماء، لكنَّ الماء أغلى في بعض الأحيان، فلو كُنتَ في مَفازَة، وليس عندك ماءٌ، وجاء إنسانٌ وقال: عندي لك كأسٌ من ماء تُروَى به، لكنَّه يُريد مِنك أن تُعطيه كل ما معك من الذهب، والذهب الذي معك ألف كيلو مثلًا، فلا بد أنك ستُعطيه وإلا فستموت.

قولُه بأن هذا «قَطْرَة ماء»، وهذا «تَبَدْرة عين» بينهها فرق. وعلى هذا فنفعُ المطر أبلغُ من نَفْع الأمير، ولكن كها قال الله ﷺ: ﴿وَالشَّمَرَةُ بِيَقِّهُمُهُمُ ٱلْمَاثُونَ ۞ ٱلرَّ رَ ٱنَّهُمْ فِي كُلِّ وَارِيَهِمِنُنَ ۞ وَأَنَّمَ يُقُولُونَ مَا لاَيفَعَلُونَ ۞ إِلَّا ٱلَّذِينَ مَامُوا وَعَيلُوا الصَّيْدِكَتِ وَذَكُرُوا اللَّهَ كَذِيرًا وَلَنْصَدُوا مِنْ بَعْدِ عَاظَلِيمُوا ﴾ [النعراء:۲۲۲–۲۷۲]. ٨- التَّقْسِيمُ: هُوَ إِمَّا استِيفاءُ أَقْسَامِ الشَّيء، نَحْوَ قَوْلِهِ:
 وَأَغْلَـمُ عِلْمَ الْيَسُومُ وَالْأَمْسِس قَبْلَـهُ

# وَلَكِنَّنِي عَنْ عِلْمِ مَا فِي غَدٍ عَمِي (١)[١]

[۱] التقسيم: هو إما استيفاءُ أقسام الشيء، وهو ما يُعرَف بالسَّبْرِ والتقسيم في أصول الفقه، بمعنى أن الإنسانَ يستوفي الأقسام، ويقول: إما كذا، وإما كذا، وإما كذا، ومثاله: «وَأَعْلَمُ عِلْمَ الْيَوْم وَالْأَمْسِ قَبْلَهُ... إلغ».

فلو قال هذا الإنسان: أنا أُعلَم ما مضى، ولا أعلم ما يَستقبل؛ لتمَّ الكلامُ وحصل المقصود، لكنَّه أراد أن يُقسِّم وأن يُبيِّن، فقال: «وأعلم عِلمَ اليوم»: أي عِلْم ما يقع في اليوم، (والأمس قَبلَ»: فكلمة «قبله» في هذا الموضع تُعد حشوًا؛ لأن الأمس مَعلومٌ أنه ما قبَل اليوم، إلا إذا قَصَد بـ قَبَلَه» أنه الأمسُ القريب دون الأمس البعيد؛ لأن الأمس يُرادُ به ما مضى، ولو قبَل يومِك هذا، ويُراد به اليوم الذي يَلِيه يومُك.

فإذا كان الشاعرُ يُرِيد بـ ﴿ قَبَلَه ﴾ أَن يُؤكِّد أَن المرادَ بالأمس هو اليوم الذي قبلَ يَومِه مُباشرةً مَ تَكن حَشْوًا.

وقوله: «عمي» في قوله: «ولكنني عن عِلم ما في غدٍ عَمِي» خبر، لكن المعنى أنني لا أعلمه وعم عنه.

<sup>(</sup>۱) البيت لزهير بن أبي سلمى في مُعلقته، وهو في ديوانه (ص٢٠٠) برواية: وأعلم ما في اليوم...، وهو بالرواية التي معنا في نقد الشعر (ص٢٠٠)، الموشح (ص٢٠١)، وسر الفصاحة (ص٢١٦، ٢١٩)، والإيضاح (٣/ ١٧٥)، ومعاهد التنصيص (٢٠١١)، وقد سبق تخريجه (ص٢٠١)،

وَإِمَّا ذِكْرُ مُتعدَّدٍ، وإرجاعُ مَا لِكُلِّ إليْهِ عَلَى التعيينِ، كقولِهِ:

وَلَا يُفِسِيمُ عَسَىٰى ضَسِيْمٍ يُسرَادُ بِسِهِ إِلَّا الْأَذَّلَانِ: صَبُّرُ الْسَحَيِّ وَالْوَتِسُدُ هَذَا عَلَى الْمُحْسُفِ مُرْبُوطٌ بُرُمَّتِيهِ وَذَا يُشَيِّخُ فَلَا يَرْثِي لَـهُ أَحَدُ (١١٥٥)

ولو لم يشأ التقسيم لقال: «وأَعلَم ما مضى، ولا أعلم المستقبل»، لكنه أراد أن يقسم ويُفصِّل.

ومن التقسيم أيضا قول الشاعر:

[١] وكذلك أيضًا يكون التفريق: إما لذِكْر مُتعدَّد وإرجاعٍ ما لِكلِّ إليه على التعيين، أي يَذكُر شيئًا مُتعدِّدًا، ويُرجِع إليه على التعيين ما يليق بكل واحد منه، كقول الشاعر: «وَلا يُقِيمُمُ عَلَى ضَيْم يُرادُ بِهِ... إلخ».

«الأذلّان»: فَاعِلُ "يُقيمُ»، و«الضَّيْم»: التضييق والذل، ولا يُقيم عليه إلا «الأذلّان»، ثم أَبدَلَ من «الأذلان»: «عَيْرُ الحي، والوتد»، و«عَير الحي»: أي حِمار الحي، و«الوّتِد»: الخَنَبة أو غيرها تُدَقُّ في الأرض، فيُربَط فيها الحصان، أو الحيار،

<sup>(</sup>۱) البيت للمُتَلَمَّس الشُّبَعي، انظر جمهرة الأمثال للعسكري (۱/ ۹۰ ، ۲۸٪)، وديوان المعاني له أيضًا (۱/ ۲۲٪)، وأدب الدنيا والدين للماوردي (ص:۲۱٪)، ومفتاح العلوم (ص:۸۲٪) والإيضاح (۱/ ۲۲٪)، ومعاهد التنصيص (۲/ ۳۰٪)، والكشكول (۲/ ۹۲٪)، وخزانة الأدب للبغدادي (7/ ۲۳٪)، والكليات (ص:۳۵٪).

<sup>(</sup>٢) البيت لإبراهيم بن عنهان بن محمد الغُزَّي، انظر الكشكول (٢/ ٢٨٤)، ونفح الطيب (١/ ١١٩)، والكليات (ص:٣٦٩).

وإمَّا ذِكْرُ أَحْوَالِ الشَّيْءِ مُضَافًا إِلَى كُلِّ مِنهَا مَا يَلِيقُ بِهِ، كَقَوْلِهِ:

سَــأَطْلُبُ حَقِّـي بِالْقَنَــا وَمَشَــايِخٍ كَأَنَّبُمُ مِنْ طُـولِ مَــا الْتَنَمُــوا مُـرْدُ فِقَــالٌ إِذَا لَاتَــوْا خِضَـافٌ إِذَا دُعُــوا كثيرٌ إِذَا شَدُّوا قَلِيلٌ إِذَا عُـدُّوا (١١٥٠)

أو الإنسان، أو القِرد، أو الخنزير، وغير ذلك، وهذا الوتد لا يتأو،، ولا يتوجع، ولا يَختُجُ؛ فهو ذليل.

والجارُ كُلَّ يَركَبُه، وهو أيضًا مَربُوط بُرُمته أي بحبله، «وذا يُشج فلا يَرثي له أَحَدٌ»، والرَّيْد يَظل الصبيُّ أو غيرُه يَطرِقُ فوق رأسه بحصاة أو غيرها حتى يتكسر، ويُشَج، ولا أحد يَرثِي له، وكذلك الجِيارُ مربوطٌ بِرُمته، ولا أحد يرثي له.

وفي هذا تقسيم، وعاد الشاعر مع التقسيم على كلَّ أحدٍ بوَصْفه اللائق به، ولهذا قال المؤلف رحمه الله: «وإما ذِكْرُ مُتعدَّد وإرجاعُ ما لِكُلِّ إليه على التعيين»؛ لأن من المعلوم أن «هذا على الخسف مربوط برمته» لا يُمكِن أن يُرادُ به الوتِد أبدًا، فالمشار إليه الحيارُ، «وذا يُشج فلا يَرثي له أحدٌ» يعني الوتد. وقوله:

هَذَا عَلَى الْخَشْفِ مَرْبُوطٌ بِرُمَّتِهِ وَفَا يُشَجُّ فَلَا يَرْشِي لَـهُ أَحَـدُ فِيه لَفَّ وَنَشْرٌ مُرَّتِّ، وفِيه أيضًا إرجاءً كل شيء إلى ما يليق به.

ا ويقول رحمه الله: (وإما ذِكرُ أحوالِ الشيء مُضافًا إلى كل منها ما يَليق به، كقوله: (سَأَطُلُبُ حَقِّي... إلخ».

<sup>(</sup>۱) البيتان لأبي الطيب المتنبي في ديوانه (۲/ ۱۰۸)، والمثل السائر (۳/ ۱۶۹)، والطراز (۱۹۹/۲) والحياسة المغربية (۱/ ۷۰۱)، والصُبّع المُنْبِي عن حيثية المتنبي (۲۱۳/۱)، وزَهْر الأُكّم في الأمثال والحكم (۲/ ۲۰۲)، (۳/ ۳۰).

\_\_\_\_\_

قوله: (القَنَا»: الرِّمَاح، وامشايخ»: جَعْع شَيخ، ويُقال مشايخ كما يقال معايش؛ لأن الياء أصلية، أما جَع قبيلة فنقول: قبائل بالهمز؛ لأنها غير أصلية، فإذا كان ما بعد ألف امفاعل، أصليًا فإنه يُنطق بالياء على ما هي عليه، مثل معيشة جمعها: صحائف، ومثل صحيفة جمعها: صحائف، ولو قلت: صحايف لقلنا خطأ، وأن صحائف فعائل، والهمزة غير أصلية في صحيفة، وحمع شيخة، وجمع شيخ أيضًا، ويُقال: مشايخ، ولا يقال: مشايخ، ولا يقال: مشايخ، ولا يقال:

وقوله: «سَلْطُلُب حَقِّي بالقنا ومَشايخ... إلخ» لو كانت الرواية: «ومشايخ كأنهم من طول ما «التأموا» مُرْدُ»: لكان المعنى أنهم من كثرة ما لَبِسُوا لأَمَّة الحرب، فهُم مُرْدُ، لأن شَعْرَ اللَّحْيةِ انحتَّ، وزال، والمعنى على الرواية التي معنا: «من طُول ما «التثموا» مُرْد» أي من اللَّنَام، وهو تَغطية بعضِ الوجه: الأنف، والفك، والفم، لكن الأول أبلغ.

وطول الالتثام ممدوحٌ؛ لأن الإنسان يَلتئمُ إذا رَكِب الحَيْلِ ورُكوبُ الحَيْلِ يَدل على أنهم شُجعَان، وأنهم دائمًا في ميادين القِتال، وكأنهم مُرُد؛ لأنَّ لِجاهَم لا تَبِين مع اللثام، أو لأن لِجاهَم سَقَطت لطول اللَّثام، فهذا يحتمل المعنيين، لكن المعنى الأخير أظهر. والله أعلم.

وقوله: "فِقَالٌ إِذَا لَاقَوْا خِفَافٌ إِذَا دُصُوا... إلغ»؛ «ثِقَالٌ إِذَا لَاقُوا»: أي لا يتزحزحون، ولا يُفرون إذا لا قوا العدو، «خِفافٌ إذا دُعُوا»: أي إذا اسْتُنْفِرُوا لا يكونون ممن قال الله ﷺ فيهم: ﴿مَالَكُمُّ إِذَا قِيلَ لَكُمُّ اَنِفرُواْ فِي سَيِيلِ اللَّهِ أَلْقَائَشُمْ إِلَ ٩- تَأْكِيدُ اللّهِ بَنَا يُشبِهُ اللّهَم ضَرْبَانِ: أَحَدُهمَا: أَنْ يُسْتَثنَى مِنْ صِفَةِ ذَمَّ
 مَنفيَّة صِفةُ مَدْح عَلَى تَقْديرِ دُخُولِـ هَا فِيهَا، كَقَوْلِهِ:

وَلاَ عَيْبَ فِيهِمْ غَيْرَ أَنَّ شُيُوفَهُمْ بِينَّ فُلُولٌ مِنْ قِرَاعِ الْكَتَائِبِ(١١١١)

الأرتين ﴾ [التربة:٢٨] بل هُمْ ضِفَافٌ إذا دُعُوا، «كثيرٌ إذا شَدُّوا قَليلٌ إذا حُدُّوا»: أي إذا شَدُّوا في الحرب فهم كثيرٌ لشجاعتهم، فالواحدُ منهم يَقتلُ عَشرةٌ، أو عِشرين، أو مئة، ولكنهم قَليلون إذا عَدَتهم؛ لأنهم شُجعَان، وشَجاعتُهم تكفي عن كثرة العدد، فأنت ترى الآن أنه ذَكر أحوال الشيء وهو «مشايخ» مُضافًا إلى كل منها ما يَليق به.

إِذَنُ فهِم ثِقالًا إذا لاقوا العدو، والأفضلُ في مُلاقاةِ العدو الثقيلُ وليس الحَقيف؛ لأنَّ الحُفيفَ يَطير، ويَهرب، فهُم «ثِقالٌ إذا لاقوا»، «خِفافٌ إذا دُعُوا» فإذا دَعَوتهم إلى القتال فإنهم يأتونك بمشيئة الله بسرعة.

وقولُه: «كثيرٌ إذا شَدُّوا» أي إذا شَدُّوا على العدو، فَعلُوا ما يفعل الجمع الكثير، مع أن عددهم قلبل، وبين «كثير» و«قليل» طِباق.

[1] تَأْكِيدُ الْمَدْح بِمَا يُشبِهِ الذَّمَّ: وهو ضَربان:

أحدهما: أن يُستثنى من صِفة ذَمِّ مَنفية صِفَةُ مَدْح، على تقدير دُخُولها في هذا

<sup>(</sup>۱) البيت للنابغة الذبياني في ديوانه (ص:٤٤)، وانظر أمثال العرب للطَّبيِّي (ص:١٧٠)، والحيوان (ع) ٢٩٤)، والحيوان (ع) ٢٩٤)، والكيوان (ع) ٣٩٤)، والكياب (ط) ٣٩٤)، والكياب الخالدين (١/٤٢)، والصناعتين (ص:٤٠٨)، وشرح ديوان الحياسة للمرزوقي (١/٩١) ٢٠٧، ١٦٨٤ (٢٠٤)، وشرح ديوان المتنبي للمرزوقي (١/٩١)، وشُحر ديوان المتنبي للعكبري (٢/٩)، (غ)، والحياسة البصرية (٢/٢٩٦)، ونهاية الأرب (١/٢٩٦)، والطراز (١/٤٩٩)، وخزانة الأدب (لا/٢٩٤)، والحيابة الأدب (لا/٣٩٤)، وخزانة الأدب للخداد (٢/٣٩٧)، (٣/٩٧)،

الذم، كقول الشاعر: «وَلا عَيْبَ فِيهِمْ غَيْرَ... إلخ».

فالشاعرُ بَدلًا من أن يَمدحَهم مُباشرةَ فيقول: «هؤلاء قَوم تَكسَّرت سُيوفُهم من قِرَاع الكَتَائِب»، و«الكتائبُ»: الرؤوس التي تُوضَع على الرأس، فَبَدَلًا من هذا قال: «ولا عَنْبَ فيهم غَيرَ أنَّ سُيوفَهم».

فها الذي يَتوقعُه القارئُ أو السامع بعد هذه البداية؟بالطبع يتوقعُ صِفةَ عَيب، يتوقع أنه سيقول مثلًا: ﴿ولا عيبَ فيهم غيرَ أن سيوفَهم ما خَرجَت من أُغْهَادِها»، لكنه أتى بصفة مَدحٍ، فقال: ﴿غيرَ أن سيوفَهم بِهنَّ فُلُولٌ من قِرَاعِ الكتائب».

فهذا يجعلنا نقول: إذا كان هذا هو العيب، فها بالك بالصفات المحمودة الأخرى؟ وهذا معناه أنهم ليس فيهم عيب إطلاقًا، وأنهم في جميع الصفات على القمة.

ومنه أيضا قول الشاعر:

لَا عَيْسِبَ فِسِيهِمْ سِسوَى أَنَّ النَّزِيسلَ بِهِسمْ

يَسْلُوا عَنِ الْأَهْلِ وَالْأَوْطَانِ وَالْـحَشَمِ<sup>(۱)</sup>

فهذا فيه أيضا تأكيدٌ للمدح بها يُشبه الذم.

فإذا قُلنا: ﴿لَا عَيْبَ فِي الطَّلَبَةِ إِلَّا أَيُّهُمْ لَا يُرَاجِعُونَ»، فهذا ذَمٌّ، أما إذا قُلنا: ﴿لَا عَيْبَ فِي الطَّلَبَةِ إِلَّا أَيَّهُمْ يُرَاجِعُونَ»، فهذا تأكيدُ المدح بها يُشبِه الذم.

(١) البيت لصفي الدِّين الحِلى انظر خزانة الأدب وغاية الأرب (٢/ ٣٩٩).

ٹانِیهِمَا: أَنْ يُثِبَتَ لشَيءٍ صِفَةُ مَدْحٍ، ويُوتَى بَعدَهَا بأَدَاةِ اسْتِثْنَاءٍ، تَلِيهَا صِفَةُ مَدحِ أُخرَى، كَقَولِهِ:

فَتَّى كَمُلَتْ أَوْصَافُهُ غَيْرٌ أَنَّهُ جَوَادٌ فَهَا يُبْقِي عَلَى الْمَالِ بَاقِيَّا (١١٥٠)

[١] ثانيًا: أن يُتنبَت لشيء صِفةً مَدِع، ويُؤتَى بَعدها بأداة استثناء، تَلِيها صِفةً مَدحٍ أُخرى، فإذا قُلتَ مثلًا: «فُلَانٌ جَوَادٌّا، فهذه صفة مدح، أما لو أكملت فقلت: «فُلَانٌ جَوَادٌ إِلَّا آلَّهُ جَبَانٌ"، فهذه الأخيرة صِفة ذم، إِذَنْ في المثال مَدْحٌ وهو أنه جَوَاد، وفيه عَيْب وهو أنه جبان، فهو جَوَاد بالمال كريم، لكنه بخيل بالنفس جبان.

أما إذا جاء بعد أداة الاستثناء في مثل هذا التركيب صِفةٌ مَدْح، صار من باب تأكيد المدح بها يُشبه الذم، مِثل: "فُلَانٌ جَوَادٌ إِلَّا أَنَّهُ شُبَّعَاعٌ، فهذا مدح، فإذا قُلْنَا: "فُلَانٌ جَوَادٌ إِلَّا، ثُمْ سَكتنا، فإذا يَتوقعُ السامعُ؟ فلا شَكَّ أنه يَتوقعُ صِفةً دُمَّ، فإذا أتينا بصِفة مدح فمعنى ذلك أننا أكَّدنًا الصِفةَ الأولى بالصِفة الثانية. وذلك كقول الشاعر: "فَثَى كَمُلَّتُ أَوْصَافُه... إلخ»

فيقول الشاعر: (فَتَى كَمُلَتْ أَوْصَافُهُ غَيْرَ أَلَهُ" فإذا نتوقع بعد هذا؟ نتوقع صفة ذم، نتوقع مثلًا: (غير أنه بخيل"، لكن الشاعر قال: (غَيْرَ أَنَّهُ جَوَادٌ فَهَا يُبْقِي عَلَى المالِ بَاقِيًا»، فهذا مَدْح أيضًا، فصار هذا تأكيدَ المدح بها يُشبه الذم.

<sup>(</sup>۱) البيت للنابغة الجعدي، انظر الشعر والشعراء (١/ ١٨٤٤)، والبديع لابن المعتز (ص.١٥٥٢)، والله المدرزوقي (١/ ١٨٤٥)، والأمالي (٢/ ٢)، والصناعتين (ص.٤٠٦)، وشرح ديوان الحياسة للمرزوقي (٥٠٤٣/١) والعمدة (٤٨/٢)، وسر الفصاحة (ص.٢٧٣)، وشرح ديوان الحياسة للتريزي (ص.٢٠٤)، والمحافظة (٢/ ١٢٢)، والحياسة المغربية (١/ ٨٠٥)، ونهاية الأرب (١٢٢/٧)، وخزانة الأدب للبغدادي (٣٣ ١٣٣).

#### فإذن لتأكيد المدح بما يُشبِه الذم صِيغتان:

الأولى: أن يأتي بصفة ذم منفية، بعدها أداة استثناء، وبعد أداة الاستثناء صفة مدح. ونَشُيُ العيب في الواقع إثبات للكهال.

الثانية: أنْ يأتيَ بِصفة مَدحٍ مُثبتةٍ -ضِدَّ صفةٍ عَيبٍ مَنفيةٍ- وبعدها أداة استثناء، وبعدها صِفةُ مَدح، وهذا أيضًا من تأكيد المدح بها يُشبه الذم.

وإنها كان ذلك من باب التأكيد؛ لأنه لما نَفَى العيبَ عنه، كنَفَي صفة الذم عنه مثلًا في الصيغة الأولى، فإنَّ نَفْيَ الشيءِ إثباتٌ لْضِدَّه، فيقتضي أن يكون ممدوحًا، فإذا أتى بعده بصفة مَدْح أكَّد المَدَح ثانيةً بالمدح الأخير.

كذلك أيضًا في الصيغة الثانية: إذا أتى بصفة مَدح مُثبتَة، ثم أتى باستثناء، فَيَوفَّعُ المخاطَب أنه سيأتي بعده بصفة ذَم، ثم يأتي بصفة مَدْح، فهذا معناه أنه أكَّد المدح الأُوَّل بالمدح الثاني.

وإذا قال قائلٌ: ما فائدة هذا الأسلوب في اللغة العربية؟

قلنا: إنه يَشُدُّ الذهنَ؛ فإنك إذا قُلتَ مثلًا: ﴿لَا عَبْبَ فِيهِ إِلَّا»، فإن الإنسانَ يتوقَّع أشباءَ في رأسه، فإذا رَددتَه إلى المدح صار أبلغَ في ثبوتِ الشيء في ذِهْنِه.

وكذلك: "فُلَانٌ جَوَادٌ إِلَّا أَنُهُ"، فيتوقع المخاطَبُ صفةَ دَمَّ، مثل: ﴿إِلَّا أَنَّهُ جَبَانٌّ»، لكن لو قُلنَا: وإِلَّا أَنَّهُ شُجَاعٌ»، فمَعناهُ أننا أكّدنا الأوَّل، فليَّا أتينا المُخاطَبُ بها لا يَترقَبُه، صار ذلك أبلغَ في رُسوخٍ هذا الشيء في ذِهنِه. ١٠ - حُسْنُ التَّعليلِ: وهُوَ أَنْ يُدَّعَى لوَضْفٍ عِلَّةٌ غَيرُ حَقيقيَّةٍ، فيهَا غَرَابةٌ،
 كقولهِ:

لَوْ لَمْ تَكُنْ نِيَّةُ الْحَوْزَاءِ خِدْمَتَهُ لَمَ ارَأَيْتَ عَلَيْهَا عِقْدَ مُنْتَطِقِ (الاَا

وهُناك ما يُسمَّى بتأكيد الذم بها يُشبَّه الَمْدَّ على خلافِ ما سبق، وهو أن نأتي بصفةِ مَدْح مَنفية، يَليهها أداةُ استثناء، ويَليها صِفةُ ذَم، فتقول في رَجُل ما: «لَا خَبُرُ فِيهِ إِلَّا أَنَّهُ شَدِيلاً عَلَى الْفَقَرَاءِ»، فهذا تأكيدُ الذَّم بها يُشبه المدحَ.

كذلك نأتي بصفة ذم، يليها أداةُ استثناء، يليها صِفةُ ذَمٍ، فتقول: "فُلَانٌ جَبَانٌ إِلَّا أَتَّهُ بَخِيلٌ، فهذا أيضًا تأكيدُ الذمّ بها يُشبه المدح، فتأكيدُ الذم بها يُشبِه المدح على العكس من تأكيد المدح بها يُشبِه الذم.

[١] من المحسنات المعنوية أيضًا حُسْن التعليل: وهو أن يُدَّعَى لَوَصْفِ عِلَّةٌ غيرُ حقيقيةٍ، فيها غَرَابةٌ.

ويقُولون: إنه من المُحسَّنات المعنوية مع أنه كَذِبٌ كها سيأتي في المثال، لكنَّهم يقولون: كُونُه يأتي به على هذا الوجه، وهو أمر غريب، فهذا لا شك أنه يؤدي إلى أن يَستَحسِن الناسُ الكَذبَ.

وهو كَذِبٌ؛ لأنه لو كانت العِلَّةُ حقيقيةً ما كان كذبًا، ولا كان غَريبًا، ولكن لأنها كذب وغريبة صارت -كما يقولون- من حُسن التعليل، ومثاله قول الشاعر: «لَوْ لَـمْ تَكُنْ يُبَّةُ الْـجَوْرَاءِ خِدْمَتَهُ... إلخ».

 <sup>(</sup>١) يبدو أنه بيتٌ فارسي مُترجَم، انظر أسرار البلاغة (ص:٢٧٨)، ونهاية الأرب (٧/ ١١٥)، والكليات (ص:٤١٠).

و «الجوزاء»: نجوم معروفة، لها ثلاثةُ نجوم كأنها العِقْد، فيقول: إن الجوزاء تُرِيد أن تَخَدُم ممدوحَها، ومن أجل ذلك تَرَيَّنت بهذا العَقد الذي جَعَلَته كالنطاق لها.

وهذا من أكذب الكذب، فالجوزاء خَلَقَها اللهُ على هذه الصفةِ، ومع ذلك يقولون: إن هذا من حُسن التعليل.

ومن حُسْن التعليل أيضا قول الشاعر:

مَـنْ قَـاسَ جَـدُواكَ يَوْمُـا بِالسُّـحْبِ أَخْطَـاً مَـدْحَكْ السُّـحْبِ أَخْطَـاً مَـدْحَكْ السُّـحْبُ تُعْطِـى وَتَشِيحَكُ الْ

ويأتي الأدباءُ بهذا كثيرًا، فيُعلَّلون الشيء بغير عِلَّته الحقيقية من أجل لَفْتِ النظر، كها لو قُلتَ: «فُلَانٌ ذَهَبَ يَشْتَدُّ سَمِّيًا؛ لِآنَّهُ مُتْعَبٌ»، فهذا ليس بصحيح؛ لأنَّ الأمرَ بالعَكْس، أو يُقال مَثلًا: «فُلَانٌ مَرِضَ»، فتقول: لماذا؟ فيقال: «لأنه اشترى بُرتقالًا»، فهذا ليس بصحيح، إلا لو كان بَخيلًا واشترى بُرتقالًا فنزل به ضيفٌ فأكله، فربها يمرض في هذه الحالة من شراء البرتقال.

وعلى كل حال هذا خلافُ العِلَّةِ المعهودةِ، وهذا كثيرًا ما يأتون به في مَقامِ القُكَاهات، أو في مَقام المدح، أو في مقام الذم الشديد، فيُعللون بأشياء غير صحيحة؛ من أجل هذا الشيء.

<sup>(</sup>۱) البينان غيرُ معروفي القائل، انظر معاهد التنصيص (۲/ ۳۰)، وجواهر الأدب في أدبيات وإنشاء لغة العرب، لأحمد بن إبراهيم الهاشمي (۱/ ۱۰۳)، (۲/ ٤٨٠)، وجواهر في البلاغة له أيضًا (ص:۲۱۲،۳۱).

١١- ائْتِلافُ اللَّفظِ معَ المَعْنَى: هوَ أَنْ تَكونَ الأَلْفاظُ مُوافِقةً لِلْمَعانِي، فتُختارُ الألفاظُ الجَزِلةُ والعِبَاراتُ الشَّدِيدَةُ، للْفَخْرِ، والحُمَّاسَةِ، والكَلِيَاتُ الرَّ قِيقَةُ، وَالْعِبَارَاتُ اللَّيِّنةُ لِلغَزَل، نَحْوَ قَوْلِهِ:

إِذَا مَسا أَعَرْنَسا سَسيِّدًا مِسنْ قَبِيلَـةٍ ﴿ ذُرَى مِنْسَبَرٍ صَلَّى عَلَيْنَسَا وَسَلَّمَا (١)

إِذَا مَا غَضِابْنَا غَضْابَةً مُضَارِيَّةً ﴿ هَتَكْنَا حِجَابَ الشَّمْسِ أَوْ قَطَّرَتْ دَمَا

وَنَفَى عَنِّى الْكَرَى طَيْفٌ أَلَـمٌ (٢)[١]

لَمْ يَطُلْ لَيْلِي وَلَكِنْ لَـمْ أَنَـمْ

[1] ائتِلافُ اللفظِ مع المعنى: هو التَّناسُب، أي أن تكون الألفاظُ مُوَافِقةً للمعاني، فتَختارُ الألفاظَ الجَزِلةَ والعباراتِ الشديدةَ للفخر والحَمَاسَة، والكلماتِ الرقيقةَ والعبارات اللَّيْنة في الغزل، هذا أيضًا لا شَكَّ أنه من المُحسَّنات المعنوية.

فمثلًا في مقام الفخر والحماسة والشجاعة تَحتار الألفاظَ الجَزلةَ، فحينها تتكلم عن الحماسة وعن الشجاعة تأتي بوَصْف الحماسة، والحرب، والإقدام، والكِّرِّ، والفَرِّ، لا تأتي بوصف النساء، وعندما تُريد أن تتحدثَ حديثَ المُتغَرِّل

<sup>(</sup>١) البيتان لبشار بن برد، انظر الشعر والشعراء (٧٤٨/٢)، والحيوان (٦/٣٧٣)، وحماسة الخالديين (١/٤٤)، والموشح (٣١٦/١)، والعمدة (١/١٢٤)، (٢/١٤٤)، والتذكرة الحمدونية (٣٠٢/٧)، والمثلُّ السائر (٣/ ١٩١)، والحماسة البصرية (١٧/١)، والطراز (٢/ ١٦٤)، ومعاهد التنصيص (١/ ٢٩٥).

<sup>(</sup>٢) البيت لبشار بن بُرْد، انظر طبقات فُحول الشعراء (١/ ٢٩، ٤٠٥)، والأمالي (١/ ١٠٠)، والوساطة (١/ ٤٤٢)، وديوان المعاني لأن هلال العسكري (١/ ٣٤٩)، ويسمُّط اللَّلي في شرح أمالي القالي (١/ ٣٠٩-٣١٠)، ومَصَارِع العُشَّاق لجعفر بن الحسين القاري (٢/ ١١٧)، وزَهْر الأكم في الأمثال والحكم (٢/ ١٧٩).

تأتي بالألفاظ المُناسِبة.

وهذا يُبنَى على ما كان مَعروفًا عند العرب، وإلا فلا شَكَّ أن الفخر لا ينبغي، والرسول –عليه الصلاة والسلام– أمّر بالتواضع؛ حتى لا يفخر أحدٌ على أحد، ولكن هذا من باب ما كان معروفًا عند العرب، أو ما كان معروفًا من المسلمين تجاه الكفار؛ لأن كل ما يَفيظ الكفارَ من فخر أوحماس أوغيره فإنه مطلوب.

يقول الشاعر: «إِذَا مَا غَضِبْنَا غَضْبَةً مُضَرِيَّةً... إلخ»

وقوله "مُضَرِيَّه" نِسْبة إلى مُضَر العرب، و"إذا ما غضبنا" "ها" هذه زائدة؛ لأنها بعد إذا، وفي حاسٌ، فهو يقول: إن عَضْبَننا قوية، إذا غَضِبنا المَضْبة المضرية وهذا –وهم من أشرف قبائل العرب – «هتكنا حِجابَ الشمس، أو قطَّرت دما»، وهذا أيضًا عظيمٌ جدًّا؛ إذ يهتكون حِجَابَ الشمس، ويُمزِّقونه، إلى أن تُقطَّر دما، وهذا من المبالغة، وإلا فمَن يَصلُ إلى الشمس؟! ولا يُقال: لَعلَّه يُريد بالشمس المرأة الجميلة، والمعنى أننا تَصِل إلى نسائهم حتى نُهَنَّك أستازهن، ونَصْربهن، حتى يَقطِ دناً، وهذا لأن المقام لا يَقتضيه.

وكذلك أيضًا قوله:

إِذَا مَا أَعَرْنَا سَيِّدًا مِنْ قَبِيلَةٍ ذُرَى مِنْبَرِ صَلَّى عَلَيْنَا وَسَلَّمًا

أي دعا لنا، فكذلك الحُمْلِيَاء إذا أَعُرناهم ذُرَى المنبر، فإنهم يخضعون لنا، يُصلُّون ويُسلِّمون، وهذا فَخرٌ، لأنه يقول: «أعرنا» ومَعلومٌ أن المُعيرَ أرفعُ رُثْبةً مِن المُستعِير، ومع ذلك إذا أَعَرْناهُ ذُرَى المنابِر ما هَمَّه إلا أن يُصلِّي علينا ويُسلِّم، وذلك بالثناء علينا، وغير ذلك مما يكون صلاةً وتَسليمًا. هذه الألفاظُ لا شك أنها جَزِلةٌ، وجَيِّدةٌ، ومُوافِقَةٌ للمعنى، ويُقال: إن الحَجَّاجَ أُولَ جَمِيْهِ إلى أهل العراق كان مُتلَثُّمًا، سَاكِتًا، لم ينطق بكلمة، فكأنهم احتَقُرُوه حتى حَصَبُوه بالحجارة، فوضَع عِهامَته وقال:

## 

وهذه الكلمات في هذا المقام جَزِلة، ومُناسِبة للمقام، وذلك من الُمحسَّنات المعنوية، وبهذه المناسبة يَقولُون: إنه لا بد أن يكون بين المعنى واللفظ ارتباط، أي إن اللفظ يُشعِر بالمعنى، فالحجر مثلًا يُشعر بالصَّلابَة والقوةِ، والزُّبْد يُشعر باللين.

وهكذا يقول الذين يتكلمون باللغة العربية، ولكن هذا ليس بظاهر؛ لأنه قد يكون شعوري في لفظ الحجر بالصلابة؛ لأنني لا أعرف حَجَرًا إلا صُلبًا، وكذلك أيضًا في الزُّبُد باللين؛ لأنني لا أعرف زُبُنًا إلا لَيِّنًا، ولكن على كل حال لا شك أن الأصلَ في الألفاظ أنها أُتِذت من المعاني، ثم تَطوَّرت.

ويقول المؤلف -رحمه الله-: «والكلهات الرَّقِيقة والعبارات الليِّنة للغزل نحو قوله: «لَـمْ يَطُلُ لَيْلِي وَلَكِنْ... إلغ».

<sup>(</sup>۱) البيت لسُكيم بن وثيل، انظر طبقات فحول الشعراء (۷۹/۵۷)، والأصمعيات (۱۷/۱)، والرسمعيات (۱۷/۱)، والبيان والنبين (۲۱۰/۲)، والشعر والشعراء (۲۲۹٪)، وعيون الأخبار (۲۸/۲)، والكمل للمبرد (۱۸/۱۵)، (۲۸٬۳۰۰)، والعقد الفريد (۷۸/۵٪)، (۲/۱۹)، والأمالي (۲۲/۱۱)، وجهرة الأمثال (۱۸/۳۱)، وجمع الأمثال (۱/۳۱)، والمثل السائر (۲۳/۲۱)، وخوانة الأدب (۲۷/۲۱)، والإيضاح (۱۸۲۲/)، ومعاهد التنصيص (۲۳۹۸)، وخوانة الأدب للبغدادي (۲/۳۵).

١٢- أُسْلُوبُ الحَكِيمِ: وَهُوَ تَلَقَّي الْمُخَاطَبِ بِغَيْرِ مَا يَتَرَقَّبُهُ، أَوِ السَّائِلِ بِغَيرِ مَا يَطْلُبُهُ؛ تَنْبِيهَا عَلَى أَنَّهُ الأَوْلَى بِالْفَصْدِلاً!

فهذا الكلام لَيَنِّ حَكس الفخر والحياسة- فهو يقول: الليلُ لم يَطل عَلِيَّ؟ لكني لم أَنَمُ؛ لأنه طاف بي طائفٌ، فكأنه تَذكَّر مجبوبتَه فلم ينم، وعادةً أن الذي لا يَنامُ يطول عليه الليل، لكن هذا لم يطل ليلُه؛ لأنه كان يتذكر محبوبه، فكأن الليلَ الذي يطولُ عند مَن لم يَنم -في العادة- لم يَطُل عليه، فهذه كلمات فيها رقة وليونة.

وإذا قارنت هذا البيت بالبيتين السابقين في الفخر والحياسة عَرَفت الفرقَ بين هذا وذاك. ويقول الشاعر:

### أنَّسَا كَالمَسَاءِ إِنْ رَضِيتُ صَفَاءً وَإِذَا مَا خَضِبْتُ كُنْتُ لَهِيبًا

إذا قرأتَ الشَّطْرِ الأولَ تطمئن نفسُك وترتاح، فهذا ماءٌ صافٍ يُدخِل الراحةَ على النفس، ولكن إذا جاء الشطؤ الثاني -أعوذ بالله- ﴿إِذَا ما غَضِبتُ كُنتُ لَـهيبًا﴾ أَحرقُ، فتجد الفرق واضحًا بين هذا وذلك.

وعلى كل حال، هذا يَمدح نفسَه بأنه في حال الرِّضا يكون كالماء الصافي، وفي حال الغضب يكون كالنار.

[۱] أُسلوبُ الحكيم: هو في الحقيقة من أحسن ما يكون من الُمحسَّنات المعنوية؛ لأن فيه تَوْريةً وتَنْبِيهًا، وهو تلقِّي المخاطَب بغير ما يَترقَّبه، أو السائِلِ بغير ما يَطلُبُه؛ تَنْبِيهًا على أنه الأَوْلى بالقَصْد.

إِذَنْ فَأُوَّلًا: أَنْ يَتلقَّى الْمُخاطَبَ بغير ما يَترقَّبُه.

وثانيًا: أن يتلَّقى السائلَ بغير ما يُطلبه؛ تنبيهًا على أنه الأَوْلى، أي إن المُخاطَبَ يَحمل كلامَ مَن خاطَبه على غَيرِ ما يُرِيده، فيتلقاء على غير الوجه الذي أراده المتكلم. فالأَوَّلُ: يَكُونُ بِحَمْلِ الكَلامِ عَلَى خِلافِ مُرادِ قَاتِلِهِ، كَفَوْلِ القَبَغْمَرى للحَجَّاجِ، وقَدْ تَوعَدُهُ بَقُوْلِهِ: لَأَحْمِلَتَكَ عَلَى الْأَدْهَمِ: مِثْلُ الْأَمِيرِ يَخْمِلُ عَلَى الْأَدْهَمَ وَالْأَشْهَبِ.

فقَالَ لَهُ الحجَّاجُ: أَرَدْتُ الْحُدِيدَ.

فقالَ القَبَعْثَرى: لَأَنْ يَكُونَ حَدِيدًا خَيْرٌ مِنْ أَنْ يَكُونَ بَلِيدًا.

أرادَ الحجَّاجُ بالأَدْهَمِ القَيْدَ، وبالحَدِيدِ المَعْدِنَ المَخْصُوصَ، وحملَهَمَا القَبْعَثرَى عَلَى الفَرَسِ الأَدْهَم، الَّذِي لَيْسَ بَلِيدًا<sup>[1]</sup>.

[1] يقول رحمه الله: «الأولُ يَكونُ بِحَمْلِ الكلام على خِلاف مُرادِ قائله، كقول الفَبَعْثَرى للحَجَّاج، وقد تَوعَده بقوله لأَحْمِلنَّك على الأَدْهَم، والأَدْهَم هو القَيْد، كها قال ابن مالك في الألفية: «فَالأَدْهَمُ الْقَيْلُ»(")، «فقال: لأَحلنَّك على الأَدْهَم»، والمعنى: لأُقَيِّدنَّك، فقال له القَبَعْثرَى: "مِثْلُ الأميرِ يَحِيلُ عَلى الأَدْهَم والأَشْهَب» أي على الفرس، و"الأميرُ" أي الحَجَّاج.

فهذا أراد بالأَدْعَم القُيْلَ، والتَّبَعْثرى أُوَّهًا إلى الفرس، فقال: "مِثْلُ الأمير يَحمل على الأَدْهَم والأَشْهَب"، فقال الحَجَّاجُ: "أردتُ الحديدَ"، أي الحديد الذي يُقَيِّد به، فقال القَبَعْثرى: «لأن يكون حَديدًا خيرٌ من أن يكون بَلِيدًا".

عَجِيبٌ والله، هذا عُدُولٌ باللفظ عن مَعناه المُراد، لكنَّ مثلَ هذا يُعجِبُ الحَجَّاجَ وأمثالَه، وربها يَصفَح عنه.

<sup>(</sup>١) ألفية ابن مالك (ص:٥٥)، وشرح ابن عقيل على الألفية (٣/ ٣٢٤).

يقول له: لأَخْلِلنَك على الأدهم، والقَبَعْثرى يعرف المقصودَ بالأدهم، فيعرف أنه الحديد، ويَعرف أن الحَبَّاج وهو يتوعَّده لا يمكن أن يَجولَه على الحيل، ثم يقول: «لأنْ يكون حَديدًا خيرٌ من أن يكون بليدًا»، فالفَرَس الحديدُ القوي الذي يكون عنده قُوة في الجري، والكر، والفر، والبَلِيد على العكس من ذلك، لكن الحبَّاجَ أراد بالأَدْهَم القَيْدُ، وبالحَديدِ المَعْدِنَ المخصوصَ، وحملها القَبَعْتَرى على العَرَس المَدِدًا.

إِذَنْ أُسلوب الحكيم هنا في نَقُل مُراد المُتكلِّم إلى مُرادِه هو، فالتَّصَرُّفُ هُو مِن المُخاطَب، وهذا يقع كثيرًا أيضًا في الكلام الدَّارِج عند الناس، فتجد بعض المخاطَبين يَحمِلون كلامَ غيرِهم على غير ما أرادوا، إِمَّا من باب المُلاطَفة، أو لغير ذلك من أسباب، ولو كان على سبيل الزّاح، فتَجِدُه يُؤوَّله، لكن بشرط أن يكونَ ضاحًا لذلك من أسباب، فإن لم يكن صاحًا لذلك فإنه لا يصح.

وهو كثيرٌ أيضًا في كلام الأدباء، وقد يستعمله الإنسان أحيانًا في التَّورية، فإذا قال شخصٌ لآخر مثلًا: «أَمَا رَأَيْتَ فُلاَنًا؟» قال المخاطَب: «وَلَا ضَرَبْتُ ظَهْرَهُ»، فقد حَمَل المخاطَبُ قولَه: «رأيت» مُحُمَّلًا آخر، أي ضَرَبَ رِثَتَهُ، مع أن المتكلم يَقصد: «أَمَا رَأَيْتُهُ بِبَصَرِكَ؟» فيقول: «وَلَا ضَرَبْتُهُ عَلَى ظَهْرِهِ». والنَّانِي: يَكُونُ بَتْنُرِيلِ الشُّوَالِ مَنْزِلةً شُوَالٍ آخَرَ مُناسِبِ خَالةِ المَسْأَلةِ، كَمَا فِي قَوْلِهِ تَعَلَى: ﴿ فَيَسْعُلُونَكَ عَنِ الْأَهِلَةَ فَلَ هِى مَوْقِيتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجَ ﴾ سَأَلَ بَعَضُ الصَّحابةِ النَّبِيِّ –صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ– مَا بَالُ الهِلَالِ يَنْدُو دَقِيقًا، ثُمُّ يَتَزَليَهُ حَتَّى يَصِيرَ بَدْرًا، ثُمَّ يَتَنَاقَصُ حَتَّى يَعُودَ كَمَا بَدَأَ؟ فَجَاءَ الجَوَابُ عَنِ الخِحْدَةِ المُرَّاتُةِ عَلَى ذَلِكَ؛ لِأَثَبًا أَهمُّ للسَّائلِ، فَنزَّلَ شُوَاهَمْ عَنْ سَبَبِ الإِخْتِلَافِ مَنْزَلَ شُوَاهَمْ عَنْ سَبَبِ الإِخْتِلَافِ مَنْ حِكْمَتِهِ (١٧٥).

[1] والنوع الثاني من أسلوبِ الحكيم أن يكونَ بتَنْزِيل السؤالِ منزلةَ سُؤالٍ آخر مُناسِب لحالةِ المسألة، أي معناه أن يُعرَف السائلُ عها سأل، ويُجابُ بغير ما سأل؛ تنبيها له على أنه ينبغي أن يسألَ عن هذا، كها في قوله تعلى: ﴿ يَسْتَعَلَوْنَكَ عَنِ الْهَوْمَلَةَ فَلْ هِي مَوْقِتُ لِلنّاسِ وَالْحَيِّ ﴾ [البقة: ١٩٥]. هذا السبب لم يصح، وإن كان مشهورًا عند كثير من المفسرين، لكنه ما صح أن الصحابة سألوا النبي -عليه الصلاة والسلام- عن الأهلة: لماذا يَبدُو القمر صَغِيرًا ثم يَكبُرُ ثم يَرجع صغيرًا؟ لم يسألوه عن هذا، ولكن سألوه عن الحِكمة، فقال الله تعالى: ﴿ قُلْ هِمَ مَوْقِيتُ لِلنّاسِ وَالْحَيّ ﴾ [البقة: ١٩٥].

وعلى رأي مَن ذَهَب إلى أنهم يسألون عن السبب في صِغَر الهلال ثم كِبَره يكون من الأسلوب الحكيم، وهو أن الأحق أن يسألوا عن الحِكمة لا عن السبب الفَكَي؛ إذ إن السبب الفَلكي هذا أمر ليس لهم منه فائدة، بل الفائدة في الحكمة من خَلق هذه الأهلة.

<sup>(</sup>۱) انظر تفسير مُقاتِل بن سلبهان (۱۲٫۲۱)، وتفسير الثعلبي (۸۰/۵۰)، وتفسير الزمخشري (۱/۲۶٪)، والبحر المحيط لأبي حيان (۲/۲۳٪)، وتفسير القُرطبي (۳٤١/۲)، وعمدة القاري للعيني (۱۹۱/۹–۱۹۲).

ولكن يمكن أن نُمثِّل على هذا بقوله تعالى: ﴿ يَسْتَلُونَكَ مَاذَا يُمنِفُونَّ فَلْ مَا الْمَقَدُّم قِن مَنْ عَلَى السَّوْلِ الْمَاسِيلِ ﴾ البقرة (٢١) فهم سألوا: ماذا يُنفِقون؟ وكان مُقتضى السؤال أن يُقال لهم: أنفقوا كذا وكذا، لكن الله والله م ولغيرهم جِهَة المُنْفَق عليهم، فهذا هو الأهم؛ لأنه ليس الشأن أن تَبَدُّل ابنا الشأن أن يكون ما بَذَلتَ فيه يحلِّ للبَدْل، ولهذا قال: ﴿ قُلْ مَا أَنفَقَتُم يَنْ عَلَمُ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

وهذا شِبْه أُسلوب الحكيم، وإن كان قد يقول قائلٌ: إن الله أَرشَد إلى ما يُنفِقُونه بقوله: ﴿ قُلْمَا ٱنْنَقَتُم مِنْ خَيْرِ﴾ فأرشد إلى المُنفَقِ أيضًا، كما أرشد إلى المُنفَق علمه.





## ١٣ - الجِنَاسُ: هُوَ تَشَابُهُ اللَّفْظَينِ فِي النُّطْقِ لَا فِي المَعْنَى [1].

بعد أن فَرَغ المؤلفُ -رحمه الله- من المُحسِّنات المعنوية شَرَع في ذكر المحسنات اللفظية، وأوَّلُ ما ذَكَره منها الجِناس، وواضحٌ من اشتقاقه أن اللفظين يكونان من جنس واحد.

[١] ولهذا قال المؤلف: «هو تَشابُه اللفظين في النُّطق لا في المعنى»، فالنُّطني من جِنس واحد، ولهذا أسميناه جِناسًا؛ لأن هذا من جِنْس ذاك، ولكنهما يختلفان في المعنى.

قال الشاعر:

إِلَى رَدِّ أَمْسِ الله فِيسِهِ سَسبيلُ (١) وَسَمَّيْتُهُ يَحْيَى لِيَحْيَا فَلَمْ يَكُنْ

«سمَّيته»: أي سمى ابنه «يحيى»، والشاهد قوله: «يَحْيَى لِيَحْيَا» فاللفظ الأوَّل «يحيي» عَلَمٌ، والثاني «يَحِيَا» فِعل مضارع من الحياة، فهذا نُسمِّيه جِناسًا

<sup>(</sup>١) البيت لأبي يحيى محمد بن عبد الله الكوفيّ الأسديّ المعروف بابن كناسة، انظر البديع لابن المعتز (ص:٩٠٩)، وديوان المعاني (٢/ ١٧٧)، والبصائر والذخائر لأبي حيان التوحيدي (٨/ ١٢٩)، وزهر الآداب وثمر الألباب (٢/ ٥٢٥)، ومحاضرات الأدباء (١/ ١٤٣)، والتذكرة الحمدونية .(ET/A)

ويَكُونُ تامًّا، وغَيرَ تَامًّ، فالنَّامُّ: مَا اتَّفَقَتْ حُرُوفُهُ فِي الهَيْثَةِ، والنَّوعِ، والعَدَدِ، والنَّرْتِيبِ<sup>[1]</sup>، نَحْوَ:

تامًّا، واللامُ ليست من الكلمة الثانية، وتُسمِّيه حِنَاسًا تَامًّا؛ لأن حروف اللفظتين اتفقت في الهمَّيْة، والنوع، والعَدد، والترتيب، كذلك تقول: «ضَاقَتْ عَلَى هَذَا الرَّجُلِ الْأُمُورُ فَرَجَا فَرَجَا»، «فَرَجَا» الأولى فِعْلَ مُنصِل بفاء العطف، و«فَرَجًا» الثانية اسم من الفرج، وهذا أيضًا جناس تام.

ومثلها قال ابن مالك في مقدمة ألفيته:

قَالَ مُحَمَّدٌ هُوَ ابْنُ مَالِكِ أَخْمَدُ رَبِّي اللهَ خَبْرَ مَالِكِ (١)

فهنا جِناسٌ تام بين «مَالِك» و«مَالِك»، فالكلمة الأولى عَلَم على إنسان، والثانيةُ تعود إلى الله ﷺ.

 [١] يقول المؤلفُ رحمه الله: ﴿ويكون تامًا وغيرَ تام، فالنامُ ما اتفقت حُروفه في الهيئة، والنوع، والعدد، والترتيب».

ويُريد بالهيئةِ: الشكلَ، مفتوحًا، أو مَضمومًا، أو مكسورًا، أو ساكنًا.

**والنوع**: مثلًا حاء مع حاء، وميم مع ميم، ودال مع دال، فالنوعُ: أن تكون الحروف ذائمًا مُشتركة بين الكلمتين.

والعدد: أن يكون عَددُ الحروف في الكلمة الأولى مماثِلٌ لها في الثانية، مثل: أربعة حروف مع أربعة حروف، أو ثلاثة مع ثلاثة.

والترتيب: أن يكون كُلَّ حَرفٍ يُقابِل الآخر في مكانه من كل كلمة.

<sup>(</sup>١) ألفية ابن مالك (ص:٩).

# لَسَمْ نَلْقَ غَيْرُكَ إِنْسَانًا يُسَادُ بِهِ فَلَا بَرِحْتَ لِعَيْنِ الدَّهْرِ إِنْسَانًا (١١٠٠

[1] والمثال الذي ذكره المؤلف للتَّامِّ قول الشاعر:

لَمْ نَلْقَ غَيْرَكَ إِنْسَانًا يُلَاذُ بِهِ فَلَا بَرِحْتَ لِعَيْنِ الدَّهْرِ إِنْسَانًا

فالشاهدُ قوله: «إنسانًا» و«إنسانًا» فالأول والثاني متفقان في الهيئة، والنوع، والعدد، والترتيب، لكن معناهما مختلف، فالأول إنسان من بني آدم، والثاني إنسان العين، وإنسان العين هو النقطة السوداء في السواد، وهذا الذي يكون به البصر.

ومن ذلك قوله سبحانه وتعالى: ﴿وَيَوْمَ تَقُرُمُ السَّاعَةُ يُفُسِدُ ٱلْمُجْرِيُّونَ مَا لَمِنْهُوا غَيْرَ سَاعَةِ﴾ [الروم:٥٥] فبين «الساعة» الأولى والثانية جِناس تام؛ لأن معنى الثانية غير الأولى.

ومِثلُ ذلك قولُه تعالى: ﴿ فَإِنَّ مَ ٱلضَّرِيْتُرُا ۞ إِنَّ مَ ٱلضَّرِيْتُرُا﴾ النس: --1 قيل: إن «العُشر» الثاني هو الأول، أما «اليُّشر» الثاني فقد قبل إنه ليس الأول، ويقولون إن السبب في ذلك أنه جاء مُنكَّرًا، فلما جاء مُنكَّرًا قالوا: إنه ليس الأول، فعلى هذا يكون به جِنَاس تام، مع أنه قد يُقالُ: إنه ليس من هذا النوع مُطلقًا؛ لأن المراد باليُسر هو معنى الأول، لكن الشخص مُختلف، كقولك: «هَذَا إِنْسَانٌ، وهذا إنسَانٌ»، فالإنسانان مختلفان، لكنها في البشرية متفقان.

<sup>(</sup>۱) البيت منسوب للمَمَرُّي ولغيره انظر المثل والسائل (ص:٢٦٦)، ونهاية الأرب (٩٠/٧). والطراز (١٨٦/٢)، وقد تُصِب لأبي إسحاق الغُرِّي في مسالك الابصار في عالك الأمصار لشهاب الدَّمِين العموي العمري (١٥٦/٦٥)، وخزانة الأدب وغاية الأرب (١/٧٥).

ونَحْوَ:

فَدَارِهِمْ مَا دُمُّتَ فِي دَارِهِمْ وَأَرْضِهِمْ مَا دُمُّتَ فِي أَرْضِهِمْ (١١٥٠)

[1] ومن الجناس التام أيضًا:

فَدَارِهِمْ مَا دُمْتَ فِي دَارِهِمْ وَأَرْضِهِمْ مَا دُمْتَ فِي أَرْضِهِمْ

فالجناس بين الألفاظ «دَارِهِمْ، دَارِهِمْ» و «أَرْضِهِمْ، أَرْضِهِمْ» فـ«دَارِهِمْ» الأولى فِعْل أمر من الـمُدَارَاة، و«دَارِهِم» الثانية اسم للبَيْت، أو للبُقْعَة التي هو فيها.

كذلك «أرضهم» الأولى فِعْل أمرٍ من الإرضاء، و«أرضهم» الثانية اسم للبُقْعَة التي هم فيها.

وتَكَلُّف الصناعة في هذا البيت واضحٌ، لكن هل معنى البيت جَيدٌ: أن يُدارِيَهم ما دام في دارهم، وأن يُرضِيَهم ما دام في أرضِهم؟ أم إن الواجب أن يقول الإنسانُ الحقَّ، سواءً كان في دارهم، أو في غير دارهم؟ لا شك أن الثاني هو الواجِب، فإذا كان لا يستطيع فليتاوًل، وإذا تَاوَّل صار من المُدَّارَاة.

وقوله: «أَرضِهِم» مثلها أيضًا، لكنها أهون؛ لأن إرضاءَهم قد يكون بأن يَخدُمُهم في شيء فيقيه عداوتهم.

#### ومن التام أيضا قولُ الشاعر:

 <sup>(</sup>١) البيت منسوب لمحمد بن شرف القيرواني ولغيره انظر البديع في نقد الشعر لأسامة بن مُشتِذ (ص:٣٤)، وخريدة القصر وجريدة العصر لعاد الدِّين الأصفهاني (ص:٢٢٨)، ومعجم الأدباء لياقوت الحموي (٦/ ٧٦٣٧)، والوافي بالوفيات (١/ ١١٤).

وَغَيْرُ التَّامِّ نَحْوَ:

يَشُدُّونَ مِنْ أَيْدٍ عَوَاصٍ عَوَاصِم تَصُولُ بِأَشْيَافٍ قَوَاضٍ قَوَاضِ قَوَاضِبِ (١١٥١)

عَاشِرِ النَّاسَ بِالْجَمِيـ لِي وَحَـلُ الْزَاحَـهُ وَتَــيَّقُطْ وَقُـلُ الْرَاحَ مَـهُ(١)

في هذا جِناس تام بَيْن «الْمُزَاحَمَهْ» و «المُزَاحَ مَهْ». وكذلك:

فَلَمْ تَضَعِ الْأَعَادِي قَدْرَ شَانِي وَلَا قَالُوا فُلَانٌ قَـدْ رَشَـانِي (٣)

ففي هذا أيضا جناسٌ تام بين «قَدْرَ شَانِي» و «قَدْ رَشَانِي».

[1] وغير التام: كقول الشاعر: «يَمُدُّونَ مِنْ أَيْدِ عَوَاصٍ... إلخ»

الشاهدُ قوله: «عَوَاصِي عَوَاصِمٍ» فهذا جناس غير تام؛ لأن الثانية أزَّيد من الأولى بحرف، وكذلك قوله: «قواضِ قَرَاضِبٍ» فالثانية أيضًا زائدة عن الأولى بحرف.

وَقَدُ نُسِبُهُ ابْنَ حَجَةُ السحموي في خزانةُ الأدب وغاية الأرب ((١ُ٦٨٪) للقاضي أبي علي عبد الباقي بن أبي حصين، وبدون نسبة في جواهر البلاغة (ص:٣٢٩).

 <sup>(</sup>١) البيت لأبي تمام في ديوانه (ص:٤٤)، وانظر إعجاز القرآن للباقلاني (ص:٨٨)، والوساطة (ص:٤١)، والساطة (ص:٤١)، والسناعتين (ص:٣١)، وأسرار البلاغة (ص:٨١)، والله والبديع لابن منقذ (ص:٢٧)، والمثل السائر (٢٩٩١)، ونهاية الأرب (٧/٩٠)، والطراز (٢٨٨/١)، وخزانة الأدب وغاية الأرب للحموي (٢١/٨٠)، وخزانة الأدب للبغدادي (١/٨٥٠)،

<sup>(</sup>٢) البيتان للأمير أبي الفضل عبد الله بن أحمد المكيائي، انظر يتيمة الدهر للثعالبي (٤/ ٣٣٩)، والتمثيل والمحاضرة له أيضا (ص. ٢٦٨)، ولكن برواية:

جَامِلِ الناسَ في المعا شِ وخَلَّ الْمُزَاحَةُ وتَنَصَّحَ وَقُلْ لِمَنْ يَتَمَاطَى المِزَاحَ: مَهُ (٣) البيت للقاضي أبي إسحاق بهاء الدِّين التنوخي الشافعي، انظر تاريخ الإسلام (٢٥٣/٤٥) والعِبَر في خبر من غَبَر (٣/ ٢٠٠)، وشذارت الذهب (٧/ ٢٧٣)، والوافي بالوفيات (٦/ ١٦).

# ١٤ - السَّجْعُ: هُوَ تَوَافُقُ الفَاصِلتَينِ نثرًا فِي الحرفِ الأَحيرِ [1] ......

[١] السَّجْعُ: (هو تَوافُق الفاصلتين نَثرًا في الحرف الأخير»، وقوله: (نثرًا» احترازٌ من الشُّغر، مع أن السجع يكون في الشعر أيضًا، لكن الغالبَ أن السَّجع يكون في النثر، كقول الفائل: (أيُّ شَيْءٍ أُطْبُبُ مِنِ ابْتِسَامِ النُّغُورِ، وَدَوَامِ السُّرُورِ، وبُكَاءِ الْفَكَام، وَتَوْح الْسَحَام؟»

والسَّجعُ كثيرٌ في كلام العرب، وفي الحديث النبوي، وفي كلام العلماء. ومِن أُقْدَر مَن قرأت له سَجعًا ابنُ الجوزي -رحمه الله- في «التَّبْصِرة»؛ إذ يأتي بسجع عجيب، يأخذ باللُّبً، وتَشعُر فيه بأن الرَّجُل لا يتكلَّف.

وقد نَجدُ من الناس مَن يكون كلامُه سَجْعًا، ويجري السَّجع على لسانه بسهولة ويُشر، وبغير تكلُّف، فهل السجع محمود أم مذموم؟

نقول: أمَّا إذا كان غيرَ مُتكلَّف، وجاءت به الطبيعةُ فإنه محمودٌ؛ لأنه يُنمَّق الكلامَ، ويُحسَّنه، ويُطرِب الأسياعَ، وأمَّا إذا كان مُتكلَّفًا فإنه لا شك مذمومٌ.

ولهذا نَجِد في السجع المتكلف غُموضًا في المعنى؛ لأن المُتكلِّمَ يحاول أن يأتي بالكلمات المتناصِبة، ولكن مع مشقة.

أما إذا أُريد به البَاطلُ فواضحٌ أنه سواء أكان سَجعًا أم غيرَ سجع فإنه مذموم بلاشك.

فقول الرسول عليه الصلاة والسلام: «قَضَساءُ اللهُ أَحَتُّ، وَشَرْطُ اللهُ أَوْقَقُ، وَإِنَّهَا الْوَلَاءُ لِمَنْ أَعْنَىًّ »<sup>(١)</sup> فالكلمات «أحق، وأوثق، وأعتق» اَنفقت في الحرف الأخير

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب البيوع، باب إذا اشترط شُروطًا في البيع لا تَجِلُّ (٢١٦٨)، وفي كتاب الشروط، باب الشروط في الولاء (٢٧٢٩).

علاوةً على كونها مُتفقةً في الوزن، فكُلُّها على وزن ﴿أَفْعَلَ ﴾ وإن كانت الثالثة فِعلًا. فهذا بلا شك سجع، لكنه محمود؛ لأنه غير مُتكلَّف، وجاءت به السليقةُ، فلا يكون مذمومًا.

وكذلك يُوجَد في بعض خُطَب العلماء -رحمهم الله- التي تكون قبل بَدْ. الكلام، فيكون فيها سَجعٌ كثيرٌ.

وإذا قُصِد بالسجع الباطلُ -كها ذكرنا- فلا شك أنه مذموم، مثل قول مَمَل قول بن النَّابغة للرسول ﷺ حين قضى في قِصة المراتين المُقْتَلِئَيْنِ بِدِيَةٍ وغُوَّةٍ: "كَيْفَ أَغْرَمُ مَا لا مَرِبَ وَلَا أَكَلَ، وَلا تَطَقَ وَلَا اسْتَهَلَ، فَمِثْلُ ذَلِكَ يُطلُّ، أي كيف أَغْرمُ الجنين الذي مات وهو لا شرِب ولا أكل ولا نَطق ولا استهل، فمثل ذلك يُطلُّ، أي يُهدَر.

فهذا سَجْع، ولهذا قال: (مَمَا لا شَرِبَ وَلَا أَكُلَ»، ولم يَقُل: (مَمَا لا أَكُل ولا شَرِبَ، مع أن العادة أن الأكل يُقدَّم على الشرب، فقال النبي ﷺ: ﴿إِنَّمَا هَذَا مِنْ إِخْوَانِ الْكُهَّانِ»('' من أَجْل سَجْعِهِ الذي سجع، أي من أَجْل كلامه المسجوع؛ لأن الكاهن يأتي بكلام مُسجوع ليُستُق الكلامَ فيكونَ أشدَّ طرّبًا للأسماع.

والخُلاصة: أن السجع المُتكلَّف مَذْمومٌ، وكذلك السجع الذي يُراد به إبطالُ الحق؛ لكنَّ الأولَ مذمومٌ من حيث الشكل، والثاني مذمومٌ من حيث المضمون. أمَّا السجع الذي لا يُبطِل حقًّا، ولا يأتي مُتكلَّفًا فهذا محمود؛ لأنه لا شك يُحسِّن الكلام.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب الطب، باب الكهانة (٥٧٦٠).

نحوَ: «الإنسانُ بآدابِهِ لَا بِزِيِّهِ وَثِيَابِهِ»[1].

## ونحوَ: «يَطْبَعُ الْأَسْجَاعَ بِجَوَاهِرِ لَفْظِهِ، وَيَقْرَعُ الْأَسْبَاعَ بِزَوَاجِرِ وَعْظِهِ» [1].

والسجعُ مأخوذٌ من سَجْع الطيرِ وهو تَرَنَّهُها بأصواتها، فكذلك الذي يتكلم بالسجع يَترَنَّم بكلامه؛ حيث يجعله على مقاطعَ مُعينةِ متفقة. والعِبرةُ بالحرف الأخير، حتى لو كانت الكلمتان غير متفقتين فيها سواه فلا يهم.

 [1] والتوافق يكون في الحرف الأخير، نحو: «الْإِنْسَالُ بِآدَابِهِ لَا بِزِيَّهِ وَثِيَابِهِ»، وهذا صَحيحٌ؛ فالإنسان بآدابه، لا بزيه وثيابه، فبين الكلمتين «آدابه» وثيابه» سجع؛ إذهما متفقتان في الحرف الأخير.

والمعنى في هذا التّل صحيحٌ، فقد ثبت عن النبي -عليه الصلاة والسلام-أنه قال: «إِنَّ اللهَ لَا يَنْظُرُ إِلَى صُورِكُمْ وَأَمْوَالِكُمْ» (١٠. فالإنسان ليس بزيه وثيابه، بل هو بآدابه.

[۲] ونحو: (يَطْبُعُ الْأَسْجَاعَ بِجَواهِرِ لَفْظِهِ، وَيَقْرَعُ الْأَسْمَاعَ بِزَوَاجِرِ وَعْظِهِ». الشاهدُ قوله: (لَفْظِه، ووَعْظِه».

والمؤلفُ –رحمه الله – لم يَذكر حُكمَ السجع، هل هو ممدوح وحَسَن –ومن البلاغة– أم أنه مذموم؟ ولكنه أطَلق عليه فقط أنه من المحسنات اللفظية، وهو كذلك، لكن إذا كان هذا التحسينُ يَطْغَى على المعنى فإنه يُعَدُّ رَكَاكَةً، ولا يُعدُّ من البلاغة؛ لأن بعض المُصنَّفين يَتكلَّف في السجع، حتى إنه يأتي بالكلمات الغَريبة

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب البر والصلة والأداب، باب تحريم ظلم المسلم، وخذله، واحتقاره ودمه، وعرضه، وماله (٢٥٦٤).

صَعْبةِ الفَهْم، وكُل ذلك من أجل السجع، وهذا ليس بصحيح، بل السجع إذا جاء عفرًا من الطبيعة فهذا طبب ومقبول.

ولا شك أن السجعَ العَفْري ئِحَسِّن اللفظ، أما مع التَّكَلُف فلا. ولهذا لما قال حَمَل بنُ النَّابِغَة لرسول الله صلى الله عليه وسلم: «كَيْفَ أَغْرَمُ مَا لَا شَرِبَ وَلَا أَكُلَ، وَلَا نَطْقَ وَلَا اسْنَهَلَ، فَمِثْلُ ذَلِكَ يُطلُّ»، فقال النبي ﷺ: «إِنَّهَا هَذَا مِنْ إِخْوَانِ الْكُهَانِ» من أجل سَجْعِه الذي سجع.

فهذا السجعُ صار مذمومًا من حيث مُوضُوعه؛ وقد يكون غير مُتكلَّف، لكن من أجل موضوعه صار مَذمومًا؛ لأن المرادَ به رَدُّ حُكْم النبي عليه الصلاة والسلام.

إِذَنْ: يكون السجعُ محمودًا إلا إذا كان مُتكلَّفًا، أو كان يُراد به الباطلُ، وردُّ الحق.

وقد كان العربُ قديمًا فُصَحاء بُلُغَاء، يَهُون عليهم هذا السجعُ، ويَسْهُلُ على قَرِيجَيْهم. فلو نظرنا إلى كلام امرئ القيس وغيره من البُلُغاء الفُصَحاء لوجدنا أن في كلامه سَجْعًا، ولكنه محمودٌ، فلا تَجد فيه تَكلَّفًا، ولكننا الآن إذا أراد الواحد منا أن يأتي بالشيء اليسير من السَّجْع فقد يستغرق وَقْتَا طويلًا، وإذا وجد الكلمة فقد تكون غَريبةً لا يَعرف معناها إلا هو، وقد لا يفوز في النهاية بها أراد، إلا عند مَن وَهِه الله الفصاحة والبلاغة، فتتوالى عليه الكلمات بصورة عفوية في سُهولة وسُس. ١٥- الافتيتاسُ: هُوَ أَنْ يُضَمِّنَ الكَلامَ شَيْنًا مِنَ القُرْآنِ أَوِ الحَدِيثِ، لَا عَلَى
 آنَّهُ مِنْهُ، كَقُولِهِ:

لَا تَكُنْ طَالِتًا وَلَا تَرْضَ بِالظُّلُ بِمِ وَأَنْكِرْ بِكُلِّ مَا يُسْتَطَاعُ اللهِ لَا تَكُنْ طَالِتًا وَلَا شَفِيعٍ يُطَاعُ اللهِ اللهِ مَا لِظُلُومٍ مِنْ حَبِيمٍ وَلَا شَفِيعٍ يُطَاعُ اللهِ اللهِ مَا لِظُلُومٍ مِنْ حَبِيمٍ وَلَا شَفِيعٍ يُطَاعُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُلِلْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُل

[١] **الاُقْتِبَاسُ**: وهو أيضًا من المُحسَّنات اللفظية، وهو أن يُضَمِّن الكلامَ شيئًا من القُرآن أو الحديث لا عمل أنه مِنه، كقوله: «لَا تَكُنْ ظَالًا وَلَا تَرْضَى… إلخ».

فهذا مُضَمَّن لقوله تعالى: ﴿مَالِلظَّلِمِينَ مِنْ جَيْسِو وَلَا شَفِيمِهِطُلَّا ﴾ [عانو:١٥١، وهذا ما يُسمَّى بالاقتباس، ولهذا قال المؤلف رحمه الله: «هو أن يُضَمَّن الكلامُ» سواء أكان نُثْرًا أم تَظيًّا، فيُضَمَّن شيئًا من القرآن، أو من الحديث. ومن ذلك أيضا قول الشاعر:

كَانَ مَا كَانَ وَزَالًا فَاطْرَحْ قِيلًا وَقَالًا أَيُّهَا المُعْرِضُ عَنَّا حَسْبُكَ اللهُ تَمَالَ

في هذا اقتباسٌ من القرآن الكريم؛ لقوله: ﴿حَسَّبُكَ اللَّهُ ﴾ [الأنفال:٢٤].

وقد اختلف أهلُ العلم في الاقتباس من حيث جَوازِه وعدم جَوازِه، فقال بعضُهم: يجوز في النثر ولا يجوز في النَّظُم؛ لأنه إذا اقتبس في النظم صار القرآنُ شِعرًا، وهذا لا يجوز.

<sup>(</sup>١) البيتان غير معروفي القاتل؛ انظر سلك الدُّرَر في أعيان القرن الثاني عشر، لمحمد خليل بن علي بن محمد بن محمد مراد الحسيني (٣٠٦/٣)، وجواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع للهاشمي (ص:٣٣٩).

أما في النثر فلا بَأس به، كأن تأتي بآية تُكمَّل بها المعنى، بشرط ألا يتنافى هذا المعنى مع معنى الآية بحيث يُراد بلاّية معنى وأنت تجعلها إلى معنى آخر، فلا شك أن هذا حرام، ولا يجوز أن تشير بالآية إلى معنى لا يُراد بها؛ لأن هذا تنزيلٌ لكلام الله تعالى على غير معناه، وهذا لا يجوز.

أما إذا كان التَّضْمينُ في الشعر، وهو وإن طابق المعنى المراد فالذي يظهر لي أنه لا يجوز، وأنه ممنوع؛ لأنه يُحوَّل القرآن شِعرًا؛ ولأنه يُسقِط تعظيمَه وتكريمَه من أعين الناس.

إِذَنْ فِيجِبِ إِيعَادُ القرآنَ عِن الشعرِ، فقد قال الله تعالى: ﴿ وَمَاعَلَمُنَكُ الشِّعْرَ وَمَا يَنْبَغِى لَهُۥ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ وَقُرْءَانٌ مُّبِينٌ ﴿ آَ ۚ ۚ لِيُسْذِرَ مَنَ كَانَ حَيَّا وَيَعِقَ الْقَوْلُ عَلَ الْكَلَفِينِ ۗ ﴾ [س: ٢٩- ٧٠].

وأخبثُ من هذا وأخبثُ أولئك الذين جعلوا الآيات القرآنية على نغمات موسيقية، وأخرَجُوها مُحْرَجَ الأغاني بالألحان، فإننا قد سمعنا أن بعض الحُبْناء من المذيعين في بعض الإذاعات قد جعلوا بعض السور على النغمات الموسيقية، وجعلوا أحدهم يَتغنَّى بها، فهذا حَرامٌ؛ فالقرآن لم ينزل للهو واللعب، وإنها نزل لينذكر به الناسُ، ويكبَّروا آياته.

قَلَّسَهَا يُرْعَسِى غَرِيسِبُ الْسِوَطَن خَالِقِ النَّاسَ بِخُلُقِ حَسَنِ (١١(١ لَا تُعَسادِ النَّساسَ فِي أَوْطَسانِهِ مُ وَإِذَا مَا شِئْتَ عَيْشًا بَيْنَهُمْ

وَلَا بَأْسَ بِتَغْيِرِ يَسِيرِ فِي اللَّفظِ المُقْتَبِسِ للَّوَزْنِ أَوْ غَيْرِهِ، نَحْوَ: إِنَّا إِلَى الله رَاجِعُونَا (٢)[٢]

قَدْ كَانَ مَا خِفْتَ أَنْ يَكُونَـا

[١] كذلك قول الشاعر: «لَا تُعَادِ النَّاسَ فِي أَوْطَانِهِمْ... إلخ»

ويقول المَثَلُ العَامِيُّ: «يا غَريبًا كُنْ أَدِيبًا»، وقولُه: «خَالقِ النَّاسَ بِخُلُقِ حَسَنِ» اقتباس من الحديث الشريف الذي يقول: «اتَّقِ اللهَ حَيْثُتَمَا كُنْتَ، وَأَتَّبِع السِّيِّئَةَ الحَسَنَةَ تَمْحُهَا، وَخَالِقِ النَّاسَ بِخُلُقِ حَسَنٍ " ().

[٢] قال رحمه الله: «ولا بَأْس بِتَغْيِيرِ يَسيرِ في اللفظ الْمُقتبَس للوزن أو غيره، نحو: «قَدْ كَانَ مَا خِفْتَ... إلخ».

<sup>(</sup>١) البيتان لأبي جعفر أحمد بن يوسف الرُّعَيْني الغِرْناطي، انظر شذرات الذهب لابن العماد (٨/ ٤٥٠)، وخزانة الأدب وغاية الأرب للحموي (٢/ ٤٧٣)، ونفح الطيب في غصن الأندلس الرطيب (٧/ ٣٧٥)، وجواهر البلاغة (ص:٢٤٠).

<sup>(</sup>٢) البيت منسوب لأبي تمام، ولأبي محمد القاسم بن يوسف، انظر قَلاثد العِقْيان للفتح بن خَاقَان بن غرطوج (ص:٥٨)، والأوراق لأبي بكر الصولي (١/٢٠٣)، وخزانة الأدب وغاية الأرب للحموي (٢/ ٤٥٦)، وسلك الدرر في أعيان القرن الثاني عشر (٢/ ٣٠٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في أبواب البر والصلة، باب ما جاء في معاشرة الناس (١٩٨٧)، وأحمد في المسند (٥/ ١٥٣)، رقم (٢١٣٩٢).

### والتلاوةُ ﴿إِنَّالِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَجِعُونَ﴾[١].

[١] والتَّلاوة: ﴿إِنَّا بِقُورَإِنَّا إِلَيْهِ رَخِيُونَ﴾ [البنرة: ١٥٦] كان هذا الرَّجل خَائِفًا من أن يَقِع في مَكرُوه، ثم وَقَع فيه، فقال هذا البيت الذي آخر ﴿إِنَّا إِلَى اللهِ رَاجِعُونًا».

لكن قد يقول قائلٌ: إن هذا ليس اقتباسًا؛ لأن هناك اختلافًا بيُّنَا بين قوله تعالى: ﴿إِنَّا يِقِرُ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَجِعُونَ﴾ وقول الشاعر: ﴿إِنَّا إِلَى الله رَاحِمُونَا﴾، أما لو كان الاختلاف في كلمة أو كلمتين فممكن، ولكنه اختلف اختلافًا بيُّنًا.

وإذا تَغيَّر الجُزَّ المُقتبَس فقد يمنع أن يكون اقتباسًا؛ لأنه إذا تَغيَّر لم يَصِر من لفظ القرآن، ولا من لفظ الحديث. وَفَحُ مِجْن (الرَّجَى (الْبَخَنَّ يَّ (أُسِلِيَ (الْإِزْوكِرِي www.moswarat.com خانتــة ٧٧



#### [1] قال المؤلف رحمه الله: «خَاتِمةٌ»، ثم ذَكَر حُسَنَ الابتداءِ؟!

وعلى كل حال على الإنسان إذا شَرَع في حديثِ أن يبدأه بكلام لَيُن لَطِيف؛ لأَجْل أن يُصْغِي إليه الإنسانُ ويَقبَّله، وهذا بخلاف ما لو ابتدأه بكلام عَنيفٍ شديد.

يقولون: إن بعض الحُملِياء صَعِد المنبر، فأراد أن يَحطُب، فقال: «الحَمدُ لله الذي لم يجعلنا يَهودًا ولا تَصَارى»، فهذا ليس من حُسن الابتداء؛ لأنَّ أحدًا لم يَقل إنهم يهود أو نصارى، لكنه لو قال: «الحمد لله الذي هَدَانا للإسلام، ومَنَّ علينًا بكذا، ومَنَّ علينا بكذا»، ثم قال: «وحَمّانا من دين اليهود والنصارى» لكان طَيبًا. أما أن يبدأ مباشرة بهذا الأسلوب الحَشِن فهذا لا ينبغي.

وإذا جعل في هذا الكلام مُبتداً ما، يُشِير إلى الموضوع الذي يُريد أن يَتكلَّم فيه كان هذا حَسَنًا، فمثلًا: إذا كان يُريد أن يَنظِم منظومةً في الميراث فقال: الحمد لله القديم الباقي، أو الحمد لله الوارث، أو ما أشبه ذلك، فهذا جَبِّدٌ؛ لكي يُشيرَ إلى أن موضوع هذه المنظومة في ميراث الأموات مثلًا.

#### كَقُوْلِهِ فِي تَهْنِئَةٍ بِزَوَالِ مَرَضٍ:

## وَزَالَ عَنْكَ إِلَى أَعْدَاثِكَ السَّقَمُ(١)

المَجْدُ عُوفِيَ إِذْ عُوفِيتَ وَالْكَرَمُ

ومن براعة الاستهلال أيضًا اختيار اسم طيّب حَسَن للكِتَاب، فمثلما تختار اسمًا لولك، اختر لكِتَاب، فمثلما تختار اسمًا لولك، اختر لكِتَاب، ولكن بشرط أن يكون مَضمون الكِتاب مُطايِقًا للعنوان، فبعض المؤلفين يكتب عنوانًا لكتابه، فإذا قرأت إند هذا الكِتاب ليس له نظير، حتى إذا قرأته إذ به لا يُساوِي حَرْفًا واحدًا مما ذُكِرَ في العنوان، وهذا ما يُعرَف عند البعض بخِدًاع العناوين.

وقد قال ابنُ حجر رحمه الله «في بُلُوغ المرّام»: «الحَمْدُ لله عَلى نِعَمِه الظَّاهِرَةِ والبَّاطِنَةِ، قَدِيبًا وحَدِيثًا»"، فبرَاعَةُ الاستهلال هنا في قوله: «حديثًا». وكلمة «براعة» تُوحِى وتُفهم أن هذا الأسلوب يأتي عن ذَكاء وفِطْنَة.

وقال المؤلَّفُ في أول «الرَّوْض المُرْبِع شَرْح زَادِ المُسْتَقْنِعِ»: «الحَمدُ لله الذِي شَرَح صَدْرَ مَنْ أراد هدايته للإسلام»<sup>(٣)</sup>، فهذه براعة استهلال؛ لأن هذا الكتاب «شَرْحٌ» كـ«زاد المستقنم».

إِذَنْ فهذا عند البلاغيين يُسمَّى ببراعة الاستهلال، أي أن يُستهَل الكلامُ بها يَدلُّ على موضوعه ببَرَاعةٍ في مُقدمته.

<sup>(</sup>١) البيت لأبي الطيب المتنبى، انظر يتمية الدهر (٢٧٨/١، ٢٧٢/، والوساطة (ص.١٦٢)، ونهاية الأرب (ه/١٣١/، ونفح الطيب (٤١٧/٦)، والصبح المنبي عن حيثية المتنبي (٢٠/ ١٨٠/ ٢٤٢) ولكن برواية: الألم بدلاً من السقم، وهو بالرواية التي هنا في جواهر البلاغة للهاشمي (ص:٣٤٣)، وعلوم البلاغة للمراغي (ص:٦٠).

<sup>(</sup>٢) بُلُوغُ المرّام، لابن حجر (ص:٥).

<sup>(</sup>٣) الروض المربع شرح زاد المستقنع المقدمة (ص:١).

وكقولِ الآخرِ فِي التَّهْنِئةِ ببناءِ قَصْرٍ:

قَصْ رٌ عَلَيْ بِ تَحِيَّةٌ وَسَ لَامُ خَلَعَتْ عَلَيْ بِ جَمَالَهَا الْأَبَّامُ (١١٥٠)

١٧ - حُسْنُ الانْتِهَاءِ: هُوَ أَنْ يَجِعَلَ آخِرَ الكَلامِ عَذْبَ اللَّفْظِ، حَسَنَ السَّبْكِ، صَحِيحَ المُغنَى، فَإِنِ اشْتَمَلَ عَلَى مَا يُشْعِرُ بِالانتِهَاءِ شُمِّي بَرَاعةَ المَقْطَعِ، كَشَولِهِ:
 كَشُولِهِ:

بَقِيتَ بَقَاءَ الدَّهْرِ يَا كَهْفَ أَهْلِهِ وَهَذَا دُعَاءٌ لِلْبَرِيَّةِ شَـامِلُ (١٩٢٢)

[١] ومن حُسن الابتداء قول الشاعر في تهنئةٍ بزَوال مَرَضٍ: «الْمُجدُّ عُوفِي إِذْ عُرفِيتَ وَالْكَرَمُ... إلخ»، وكذلك قول الآخر في النهنئةِ ببِنَاء قَصْرٍ: «قَصْرٌ عَلَيْهِ تَحِيَّةٌ وَسَلَّمُ... إلخ».

 [۲] حُسْن الانتهاء: هو أن يأتي المُتكلِّمُ بكلام يَتدرَّج به حتى يَعرِفَ الإنسانُ أن هذا مُنتَهى كلامه.

ويُسمَّى أيضًا ببراعة الاختتام، وبعضُهم يُسمَّيه بَراعة المقطع، لكن براعة الاختتام أحسن، وهو مـا عَبَّر به كَثيرٌ من عُلماء البلاغـة، فيأتي بكلام يَدلُّ على أنه

<sup>(</sup>۱) البيت لأتشجَع بن عمرو الشُّلَمي في مَلْح الرشيد، انظر طبقات فحول الشعراء (۱/ ۲۵۱). والأوراق للصولي (۲/ ۷۷، ۷۷، ۱۱۲)، والصناعتين (۱/ ۲۷۱، ۳۳3)، والبديع لأسامة بن منقذ(ص:۲۸۱)، والمثل السائر (۲۰۰/ ۲۰)، والطراز (ص:۱٤۱).

<sup>(</sup>٢) البيت منسوب لأبي إسحاق الغَرِّي، وقبل إنه لأبي العلاء العربي، وقبل للمتنبي، انظر مسالك الإيصار في عالك الأمصار للعمري (١٢٥ / ١٢٥، ١٢٨، وجاشية الأرب (٧/ ١٣٥)، وحاشية الدسوقي على الشرح الكبير (٤/ ٤٧٧)، وحاشية الصاوي على الشرح الكبير أيضًا (٤/٧٧)، وحاشية الصاوي على الشرح الكبير أيضًا (٤/٧٧)، وحاشية الصاوي على الشرح الكبير أيضًا (٤/٧٤)،

انتهى، كبعض المنظومات؛ إذ يختمها صاحبُها بالسلام مثلًا، كقول أحد الناظِمين: «تُقُدُّ بِيَا أَمْلَيْتُ وَالسَّلَامُ، فالمعنى يدل على أنه انتهى؛ لأن السَّلامَ يُحَتَّم به المجلسُ، أو يَختِم به الإنسانُ المغادرُ، فمعنى هذا أن المنظومة انتهت.

ومن حُسْن الانتهاء قول الشاعر: «بَقِيتَ بَقَاءَ الدَّهْرِ... إلخ»

والشاهدُ قولُه: (وهَذا دُعَاءٌ للبَريَّةِ شَامِلٌ» فمعناه أنه قد انتهى من كلامه. ويُسمَّى هذا بَراعَة الاختتام أو الانتهاء، والمعنى واحد.

ومثل

مَدَحْتُ عَبْدَكَ وَالْإِخْلَاصُ مُلْتَرَمِي فِيهِ وَحُسْنُ رَجَائِي فِيكَ مُخْتَتَمِي<sup>(۱)</sup> ففي هذا أيضًا براعةُ اختتام؛ لقوله: «رجَائي فِيك مُحْتَمَمي».

إِذَنُ: فالإنسانُ البَليغُ يستطيع أن يأتي بحُسْن الابتداء، وحُسْن الاختتام، فيكون الكلام كُلَّه لَيُنَّا سَهْلًا مُشِيرًا لِلى الموضوع ومُشِيرًا لِلى الحِتَام.

نمَّ بحمْدِ الله وَنَوفِيقِهِ التَّمْلِيقُ عَلَى البَّلَاعَةِ مِنْ كِتَابٍ قَوَاعِدِ اللَّغَةِ العَرَبِيَّةِ وَالْسَحَمْدُ للهُ الَّذِي بِنَعمَتِهِ نَتِمُّ الصَّالَجَاتُ وَصَلَّى اللهُ وسَلَمَّ وَبارَكَ عَلى نِيِّنَا مُحَمَّدٍ، وَعَلى آلِهِ وَأَصْحَابِهِ والتَّابِعِينَ لَـهُمْ بِإِحسَانِ إِلَى بِوْمِ الدِّينِ

<sup>(</sup>١) البيت مجهول القائل، انظر اللَّد المنتور في طبقات ربات الحدور، لزينب بنت علي بن حسين بن عبيد الله العاملي (ص:٣٠٦).



### الفِهْرِس التَّفْصِيلِي

| الصفح              | الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |
|--------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| ٥                  | تقديم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |
| بن صالح العثيمين ٧ | نبذة عن فضيلة الشيخ العلَّامة محمد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
| 10                 | مقدمة المتن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |
| ۱۷                 | مُقَدِّمَةٌ فِي الْفَصَاحَةِ وَالْبَلَاغَة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |
| ١٧                 | الفَصَاحَةُ فِي اللُّغَةِ وَالإصْطِلَاحِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |
| w                  | فَصَاحَةُ الكَلِمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
|                    | فَصَاحَةُ الكَلَامِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
|                    | فَصَاحَةُ الْمُتَكَلِّمُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |
|                    | البَلاغَةُ فِي اللُّغَةِ وَالإصْطِلَاحِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |
| ٣٤                 | بَلاغَةُ الكَلَامِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
| ٤٠                 | بَلَاغَةُ الْمُتَكَلِّم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |
| علم العاني         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
| ٤٥                 | عِلْمُ الْعَانِي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |
| ٤٥                 | The state of the s |  |
| ٥٩                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
| ٥٩                 | ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |

| الحُبَرُ إِمَّا أَن يَكُونَ مُمْلُةً فِعْلِيَّةً أَو السَّمِيَّةُ ٥٩                         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| الجُمْلَةُ الفِعْلِيَّةُ                                                                     |
| الْجُمْلَةُ الإِسْمِيَّةُ                                                                    |
| أَضْرُبُ الْحَبَرِ:أَضُرُبُ الْحَبَرِ:                                                       |
| ابْتِدَاتِي٧٤                                                                                |
| طَلَبِي ٧٤                                                                                   |
| إِنْكَارِيا وَانْكَارِي                                                                      |
| الكَلَامُ عَلَى الإِنْشَاءِ                                                                  |
| الإِنْشَاءُ طَلَبِي وَغَيْرُ طَلَبِي                                                         |
| الإِنْشَاءُ الطَّلَبِي: الأَمْرُ، والنَّهْيُ، والإِسْتِفْهَامُ، والتَّمَنِّي، والنَّدَاءُ ٨٠ |
| الأمر١٨                                                                                      |
| خُرُوجُ صِيَغِ الأَمْرِ عَنْ مَعْنَاهَا الأَصْلِي                                            |
| النَّهْيُ                                                                                    |
| خُرُوجٌ صِيَغِ النَّهْيِ عَنْ مَعْنَاهَا الأَصْلِي                                           |
| الاسْتِفْهَامُأ                                                                              |
| أَدْوَاتُه:                                                                                  |
| الْهُمُّزَة                                                                                  |
| هَاْ ِ                                                                                       |

| مَا                                                          |
|--------------------------------------------------------------|
| مَنْ١١٥                                                      |
| مَتَّى                                                       |
| آيَانَ                                                       |
| كَيْفَ                                                       |
| أَيْنَ                                                       |
| أَتَّى١١٧                                                    |
| كَمْ                                                         |
| أَيِّ                                                        |
|                                                              |
| خُرُوجُ أَلْفَاظِ الاسْتِفْهَام عَنْ مَعنَاها الأَصْلِي: ١٢٢ |
| خُرُوجُ ٱلْفَاظِ الاسْتِفْهَام عَنْ مَعنَاها الأَصْلِي:      |
|                                                              |
| التَّسْوِيَة                                                 |

| ١٣١                         | (التَّمَنِّي)                                       |
|-----------------------------|-----------------------------------------------------|
| ١٣٣                         | أَدَاتُه الأصلية: (لَيْتَ)                          |
| ١٣٣                         | أدواته غير الأصلية: (هَلْ)                          |
| ١٣٤                         | (ولَوْ، ولَعَلَّ)                                   |
| ١٣٦                         | (النِّدَاء)                                         |
| ١٣٦                         | أَدَوَاتُه: يَا                                     |
| ١٣٧                         | الْهَمْزَة، وأَيّ                                   |
| ١٣٧                         | وَآ، وآي                                            |
| ١٣٨                         | وأَيَا                                              |
| ١٣٨                         | وَهَيَا، وَوَا                                      |
| وَالْقَسَم، وصِيَغ العُقُود | الإنْشَاءُ غَيْرُ الطَّلَبِي يَكُونُ بِالتَّعَجُّب، |
| 1 8 1                       | كَبِعْتُ واشْتَرَيْتُ، وَبِغَيْرِ ذَلِكَ َ          |
| ١٤٤                         | لبَابُ الثَّانِي: في الدِّكْرِ وَالحَذْفِ           |
| 1 8 0                       | دَوَاعِي الذِّكْر:                                  |
|                             | ١ - زِيادَةُ التَّقْرِيرِ وَالإِيضَاحِ              |
| ١٤٧                         | ٢ - التَّسْجِيلُ عَلَى السَّامِع٢                   |
|                             | دَوَاعِي الْحَذْف:                                  |
| 1 8 9                       | ١ - إخْفَاءُ الأَمْرِ عَنْ غَيْرِ الْمُخَاطَبِ      |

| ١٥٠ | ٢ – ضِيقُ المَقَام                                         |
|-----|------------------------------------------------------------|
| 107 | ٣- التَّعْمِيمُ بِاخْتِصَار                                |
| ١٥٤ | ٤- تَنْزِيلُ الْمَتَعَدِّي مَنْزِلَةَ اللَّازِم            |
| ١٥٨ | البَابُ الثَّالِثُ: فِي التَّقْدِيمِ وَالتَّأْخِيرِ        |
| ٠٦٠ | دَوَاعِي التَّقْدِيم:                                      |
| ١٦٠ | ١ - التَّشْوِيقُ إلى المُتَأَخِّرِ                         |
| 171 | ٢- تَعْجِيلُ المَسَرَّةِ أُو المَسَاءَةِ                   |
| ٠٦٣ | ٣- كَوْنُ المُتَقَدِّمِ مَحَطَّ الإِنْكَارِ وَالتَّعَجُّبِ |
|     | ٤ - النَّصُّ عَلَى عُمُومِ السَّلْبِ أَو سَلْبِ العُمُّ    |
| ١٦٧ | ٥- التَّخْصِيصُ                                            |
| 179 | لبَابُ الرَّابِعِ: في الْقَصْرِ                            |
| 179 | القَصْرُ الحَقِيقِي                                        |
| ١٧٤ | ١ - قَصْرُ صِفَةٍ عَلَى مَوصُوف                            |
| ١٧٤ | ٢- قَصْرُ مَوصُوفٍ عَلَى صِفَة                             |
| ١٧٥ | القَصْرُ الإِضَافِي                                        |
| ١٧٦ | قَصْرُ الْإِفْرَادِ                                        |
|     | قَصْرُ قَلْبٍ                                              |
| \vv | قَصْرُ تَعْيِينَ                                           |

| ۱۷۸ | طُرُقُ القَصْرِ: النَّفْي وَالاسْتِثْنَاء                                                         |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | العَطْف بِلَا، أَو بَلْ، أَو لَكِنْ                                                               |
| 149 | تَقْدِيم مَا حَقُّهُ التَّأْخِيرِ                                                                 |
| ۱۸۱ | البَابُ الحَامِشُ: فِي الْوَصْلِ وَالْفَصْلِ                                                      |
| ۱۸۲ | مَواضِعُ الوَصْلِ بِالْوَاوِ:مَواضِعُ الوَصْلِ بِالْوَاوِ:                                        |
| ۱۸۲ | الأُوَّلُ: إِذَا اتَّفَقَتِ الجُّمُلتَان خَبْرًا أَو إنْشَاءً وَكَان بَيْنَهُما جِهَّةٌ جَامِعَةٌ |
| ۱۸٥ | الثاني: إِذَا أَوْهَمَ تَرْكُ العَطْفِ خِلَافَ المَقْصُود                                         |
| ۱۸٥ | مَواضِعُ الفَصْلِ:مواضِعُ الفَصْلِ:                                                               |
| ۱۸٥ | الأُوَّلُ: أَن يَكُونَ بَيْنِ الجُمُلْتَيْنِ اتَّحَادٌ تَامٌّ                                     |
| ۱۸۸ | الثَّانِي: أَن يَكُونَ بَيْنَ الجُمْلَتَيْنِ تَبَايُنٌ تَامٌّ                                     |
| ۱٩. | الثَّالِثُ: كَوْنُ الجُّمْلَةِ الثَّانِيةِ جَوَابًا عَنْ سُؤَالٍ نَشَأ مِنَ الجُّمْلَة الأُولَى   |
|     | الرَّابِع: أَن تُسْبَقَ جُمْلَةٌ بِجُمْلَتَيْن يَصِحٌّ عَطْفُهَا عَلَى إِحْدَاهُمَا لِوُجُودِ     |
| ۱۹۰ | المُنَاسَبَة                                                                                      |
| 197 | الْحَامِس: أَنْ لَا يُقْصَدَ تَشْرِيكُ الجُمْلَتَيْنِ فِي الحُّكْمِ لِقِيَامٍ مَانِعٍ             |
| 197 | لبَابُ السَّادسُ: فِي الإِيجَازِ وَالإِطْنَابِ وَالْمُسَاوَاة                                     |
| 197 | تَعْرِيفُ المُسَاوَاة                                                                             |
| ۱۹۸ | تَعْرِيفُ الإِيجَازِ                                                                              |
| ۲٠١ | تَعْ نِفُ الاطْنَابِ                                                                              |

| من داوعي الإيجاز                     |              |  |
|--------------------------------------|--------------|--|
| من دواعي الإطناب                     |              |  |
| قْسَامُ الإِيجَاز:                   | Í            |  |
| يَجَازُ قَصْرٍ                       | ļ            |  |
| يجَاز حَذْفِ                         | Į            |  |
| قْسَام الإِطْنَاب:                   | Í            |  |
| ِكْرُ الْخَاصُّ بَعْدَ الْعَامُّ     | <u> </u>     |  |
| ِكْرُ الْعَامِّ بَعْدُ الْخَاصِّ     | 9            |  |
| لإيضاح بعد الإبهاملإيضاح بعد الإبهام | 1            |  |
| لتَّكْوِيرُ                          |              |  |
| أكيد الإنذار                         | រ            |  |
| لإغْتِرَاضلاغِتِرَاض                 | 1            |  |
| لتَّأْشِيل                           | 1            |  |
| لإختِرَاسلإختِرَاس                   | 1            |  |
| علم البيان                           |              |  |
| يانِ                                 | عِلْمُ البَ  |  |
| غْرِيفُ عِلْمِ البَيَان              | تَ           |  |
| - تَعْرِيفُهُ                        | التَّشْبِيهُ |  |

| ٢٣١                                       | المَبْحَثُ الأَوَّلُ: فِي أَرْكَانُ التَّشْبِيهِ:        |
|-------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| ۲۳٥                                       | المَبْحَثُ الثَّانِي: في أَقْسَام التَّشْبِيه            |
| رَغَيْر تَمَثِيل مُفَصَّلٌ وَمُجُمْلٌ ٢٣٩ | التَّشْبِيهُ بِاعْتِبَارِ وَجْهِ الشَّبَهِ: تَمْثِيلٌ وَ |
| ىَلُّ                                     | التَّشْبِيهُ بِاعْتِبَارِ الْأَدَاةِ: مُؤَكَّدٌ وَمُرْسَ |
| Y & 0                                     | المَبْحَثُ الثَّالِثُ: فِي أَغْرَاضِ التَّشْبِي          |
| 7 8 0                                     | بَيَانُ إِمْكَانِ الْمُشَبَّهِ                           |
| Y & V                                     |                                                          |
| Y & A                                     | بَيَانُ حَالِ الْمُشَبَّهِ                               |
| Y £ 9                                     | بَيَانُ مِقْدَارِه                                       |
| ۲۰۰                                       | تَقْرِيرُ حَالِهِ                                        |
| ۲۰۱                                       | تَزْيِينُ الْمُشَبَّهِ                                   |
| ۲۰۲                                       | تَقْبِيحُه                                               |
| ۲۰۳                                       | التَّشْبِيهُ المَقْلُوبُ                                 |
| ۲۰۰                                       | للَجَازُ                                                 |
| 771                                       | تَعْرِيفُهُت                                             |
|                                           | الإسْتِعَارَةُ                                           |
| YVY                                       | أصلُ الاستعارةِ                                          |
| YV 8                                      | الإسْتِعَارَةُ التَّصْرِ يَحِيَّةُ                       |

| YVV   | الإسْتِعَارَةُ المَكْنِيَّةُ     |
|-------|----------------------------------|
| ۲۸۰   | الإسْتِعَارَةُ الأَصْلِيَّةُ     |
| ۲۸۱   | الإسْتِعَارَةُ التَّبَعِيَّةُ    |
| 7.A.T | الإسْتِعَارَةُ المُرَشَّحَةُ     |
| YAV   | الإسْتِعَارَةُ الْمُجَرَّدَةُ    |
| ٣٨٩   | الإسْتِعَارَةُ المُطْلَقَةُ      |
| 791   | المَجَازُ المُرْسَلُ             |
| 197   | تَعْرِيفُهفُه                    |
| Y91   | عَلَاقَاتُ المَجَازِ المُرْسَلِ: |
| 791   | السَّبَيِّة                      |
| Y97   | المُسَبَّيِّةا                   |
| Y98   | الجُزْئِيَّة                     |
| Y97   | الكُلِّيَّة                      |
| Y9V   | اعْتِبَارُ مَا كَان              |
| Y9A   | اعْتِبَارُ مَا يَكُونُ           |
| Y99   | المَحَلِّيَّة                    |
| Y99   | الحَالَيَّة                      |
| ٣٠٢   | المَحَازُ الدَّكَّ (تَعْ نفُه)   |

| ٣٠٥                                             | المَجَازُ الَعَقْلِي (تَعْرِيفُه) |  |
|-------------------------------------------------|-----------------------------------|--|
| المُجَازُ الْعَقْلِي يَكُونُ فِي الإِسْنَاد ٣١٢ |                                   |  |
|                                                 | الْكِنَايَةُ (تَعْرِيفُها)ا       |  |
| ٣١٦                                             | أَقْسَامُهَا:                     |  |
| ٣١٦                                             | كِنَايَةٌ عَنْ صِفَةٍ             |  |
| ٣١٨                                             | كِنَايَةٌ عَنْ نِسْبَةٍ           |  |
| ٣١٩                                             | كِنَايَةٌ عَنْ مَوْصُوفٍ          |  |
| ٣٢٠                                             | التلويح                           |  |
| ٣٢١                                             | الرمز                             |  |
| ٣٢٤                                             | الإيهاء والإشارة                  |  |
| ٣٢٥                                             | التَّعْرِيضُ                      |  |
| علم البديع                                      |                                   |  |
|                                                 | عِلْمُ الْبَدِيعِ                 |  |
| ٣٢٩                                             |                                   |  |
| ٣٣١                                             | نُحُسِّنَاتٌ مَعْنَوِيَّةٌ        |  |
| ٣٣١                                             | ١ - التَّوْرِيَة                  |  |
| ٣٣٥                                             | ٢ – الطِّبَاق                     |  |
| ٣٣٦                                             | ٣- المُقَائِلَة                   |  |

| ٣٣٧         | ٤ - مُرَاعَاة النَّظِير                       |           |
|-------------|-----------------------------------------------|-----------|
| ۳۳۹         | ٥ - الإَسْتِخْدَام                            |           |
| ۳٤١         | ٦- الجَمْع                                    |           |
| ۳٤٣         | ٧- التَّقْرِيق                                |           |
| <b>~</b> £0 | ٨- التَّقْسِيم                                |           |
| ٣٤٩         | ٩ - تَأْكِيدُ الْمَرِ بِيَا يُشْبِهُ الذَّمَّ |           |
| ۳٥٣         | ١٠ - حُسْنُ التَّعْلِيلِ                      |           |
| 400         | ١١ - اثْتِلَافُ اللَّفْظِ مَعَ المَعْنَى      |           |
| ٣٥٨         | ١٢ - أُسْلُوبُ الْحِيمِ                       |           |
| ۳٦٣         | تٌ لَفْظِيَّةٌ                                | محَسِّنَا |
| ۳٦٣         | ١٣ – الجِخَاس                                 |           |
| ۳٦٨         | ١٤ - السَّجْع                                 |           |
| ۲۷۳         | ١٥ - الإقْتِبَاس                              |           |
| ٣٧٧         |                                               | خاتمة     |
| ٣٧٧         | ١٦ - خُسْنُ الإِبْتِدَاء                      |           |
| ٣٧٩         | ١٧ - حُسْنُ الإِنْتِهَاء                      |           |
| ۳۸۱         | , تفصیل                                       | فهر سر    |